COMMUNICATIO: Jurnal Ilmu Komunikasi
Vol. 1, No. 2, Desember 2025
183

Strategi Komunikasi Antarbudaya dalam Membangun Harmoni Sosial
antara Masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan

Faisal', Isma Dwi Fiani®
12 Tlmu Komunikasi, Fakultas Hukum, Ilmu Sosial, dan Ilmu Politik Universitas Terbuka

e-mail : faisalsal971@gmail.com

Article Info Abstract

This study examines the challenges of intercultural communication
Article history: between the Dayak and Malay communities in Kandan Village, West
Received Kalimantan, who live side by side but still face social tensions and negative
Aug, 22" 2025 stereotypes. The aim of the study was to analyze the role of intercultural
Revised communication strategies in building social harmony and to identify
Dec Sth 2005 effective forms of communication to reduce intergroup tensions. Using a

A d qualitative approach with an ethnographic case study, data were collected
ccepte . . . . . .

P © through in-depth interviews, participant observation, and analysis of
Dec, 23,2025 cultural artifacts. The results indicate that effective intercultural

communication strategies in building social harmony in Kandan Village

include: the use of a common language (Bahasa Indonesia with local
terms), the active role of traditional leaders as cultural mediators, the
strengthening of shared local wisdom values (gotong royong, musyawarah
mufakat), collective rituals and traditions, an adaptive approach to
communication, the involvement of the younger generation as agents of
change, the wise use of communication technology, customary-based conflict
resolution mechanisms, and the use of shared cultural symbols. Inclusive
spatial planning and the use of shared spaces also play a crucial role in
facilitating positive interethnic interactions. While challenges such as
prejudice and stereotypes persist, their intensity has been reduced through
ongoing communication and multicultural education.

Keywords: Social harmony, Local wisdom, Intercultural communication,
Cultural mediation

Abstrak

Penelitian ini mengkaji tantangan komunikasi antarbudaya antara

masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan, Kalimantan Barat, yang
hidup berdampingan namun masih menghadapi ketegangan sosial dan
stereotip negatif. Tujuan penelitian adalah menganalisis peran strategi
komunikasi antarbudaya dalam membangun harmoni sosial dan
mengidentifikasi bentuk komunikasi efektif untuk mengurangi
ketegangan antarkelompok. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan
studi kasus etnografis, data dikumpulkan melalui wawancara mendalam,
observasi partisipan, dan analisis artifak budaya. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa strategi komunikasi antarbudaya yang efektif

Communication Science Program, FHISIP Universitas Terbuka, Indonesia


mailto:faisalsal971@gmail.com

184
' COMMUNICATIO: Jurnal Ilmu Komunikasi 1(2) 2025

dalam membangun harmoni sosial di Desa Kandan meliputi:
penggunaan bahasa pengantar bersama (Bahasa Indonesia dengan istilah
lokal), peran aktif tokoh adat sebagai mediator budaya, penguatan nilai-
nilai kearifan lokal bersama (gotong royong, musyawarah mufakat),
ritual dan tradisi kolektif, pendekatan adaptif dalam berkomunikasi,
pelibatan generasi muda sebagai agen perubahan, pemanfaatan teknologi
komunikasi secara bijak, mekanisme penyelesaian konflik berbasis adat,
serta penggunaan simbol budaya bersama. Tata ruang dan penggunaan
ruang bersama yang inklusif juga berperan penting dalam memfasilitasi
interaksi positif antaretnis. Meskipun masih terdapat tantangan berupa
prasangka dan stereotip, intensitasnya telah berkurang melalui
komunikasi berkelanjutan dan pendidikan multikulturalisme.

Kata Kunci: Harmoni sosial, Kearifan lokal, Komunikasi antarbudaya,
Mediasi kultural

PENDAHULUAN

Indonesia adalah negara yang kaya akan keberagaman etnis dan budaya. Keberagaman ini
menjadi sumber kekuatan, namun juga memunculkan tantangan dalam menjaga keharmonisan
sosial (Financy et al., 2024). Salah satu contoh nyata dinamika sosial yang perlu perhatian lebih
terdapat di Desa Kandan, Kalimantan Barat, di mana masyarakat Dayak dan Melayu hidup
berdampingan dengan perbedaan budaya yang mencolok. Perbedaan ini tidak jarang
menimbulkan ketegangan, baik dalam interaksi sosial sehari-hari maupun dalam kegiatan budaya
bersama. Keberagaman yang ada menjadi potensi konflik jika tidak dikelola dengan baik melalui
strategi komunikasi yang tepat. Oleh karena itu, penting untuk memahami mekanisme
komunikasi antarbudaya dalam konteks masyarakat yang plural. Hal ini juga menjadi tantangan
bagi para pemangku kebijakan dalam menciptakan sosial yang inklusif dan damai.

Komunikasi antarbudaya memegang peranan penting dalam menciptakan keselarasan di
tengah perbedaan. Baker (2022) dan Pratama (2024) menjelaskan bahwa komunikasi antarbudaya
adalah sebuah proses pertukaran informasi antara individu atau kelompok dengan latar belakang
budaya yang berbeda, dengan tujuan tercapainya pemahaman yang lebih baik antar pihak. Di
Desa Kandan, komunikasi antarbudaya yang efektif sangat diperlukan untuk memperkuat
hubungan antar masyarakat Dayak dan Melayu. Dalam konteks ini, strategi komunikasi
antarbudaya menjadi alat yang dapat mengurangi misinterpretasi dan mempererat hubungan di
antara keduanya. Penerapan strategi yang inklusif akan mengurangi gap komunikasi yang terjadi
antara kedua kelompok. Ini sejalan dengan temuan dalam penelitian oleh (Fatimah et al., 2025)
yang menunjukkan bahwakomunikasi antarbudayaberperan besar dalam meningkatkan toleransi
di masyarakat multikultural seperti di Kalimantan.

Namun, meskipun ada interaksi yang cukup intens antara masyarakat Dayak dan Melayu
di Desa Kandan, masih banyak tantangan dalam membangun pemahaman bersama. Hernawan
& Pienrasmi, 2021) menegaskan bahwa saling menghormati dan memahami adat istiadat masing-
masing etnik adalah dasar dari komunikasi yang efektif. Ketidakpahaman terhadap kebiasaan dan
tradisi yang dimiliki masing-masing kelompok seringkali menciptakan kesenjangan yang mengarah
pada potensi konflik. (Hernawan & Pienrasmi, 2021) mencontohkan bahwa di daerah lain,



185
Strategi Komunikasi Antarbudaya ...

seperti Sumatera Selatan, perbedaan bahasa dan adat istiadat antara kelompok Melayu dan
Tionghoa kerap menimbulkan ketegangan, meskipun mereka telah lama berinteraksi. Dalam hal
ini, penting untuk menumbuhkan sikap saling pengertian dan mengedepankan dialog antar
kelompok, agar potensi perbedaan tidak menjadi sumber pertentangan. Penelitian ini juga
menemukan bahwa pendidikan lintas budaya dapat mengurangi kesalahpahaman yang sering
muncul.

Kesenjangan pemahaman antar budaya juga terlihat jelas di Desa Kandan, meskipun
interaksi antar kedua kelompok sudah terjalin cukup lama. Terlihat dari kurangnya partisipasi
dalam kegiatan budaya bersama dan munculnya stereotip negatif yang berkembang di kalangan
masyarakat. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan komunikasi antarbudaya yang inklusif dan
berbasis pada prinsip saling menghormati agar potensi konflik bisa diminimalkan dan hubungan
antar kedua kelompok semakin erat. Komunikasi yang terbuka dan berbasis pada pemahaman
bersama dapat menjadi solusi untuk mengatasi ketegangan yang ada. Terlebih lagi, sebagai
komunitas multikultural, penting untuk menyelaraskan persepsi dan nilai-nilai yang dapat
diterima bersama. Hal ini juga ditegaskan oleh (Kartika, 2023) dalam bukunya, yang menyatakan
bahwa upaya-upaya komunikasi efektif dapat membangun kebersamaan di masyarakat dengan
perbedaan budaya.

Strategi komunikasi antarbudaya yang berbasis inklusivitas sangat penting dalam
meredakan ketegangan dan membangun integrasi sosial. Menurut (Milyane et al.,, 2023)
komunikasi antarbudaya yang efektif harus dimulai dengan sikap terbuka dan kesediaan untuk
memahami perbedaan yang ada. Penerapan prinsip-prinsip ini di Desa Kandan dapat
menciptakan lingkungan sosial yang lebih harmonis, mengurangi ketegangan, dan memperkuat
ikatan sosial antara masyarakat Dayak dan Melayu. Dalam hal ini, kesadaran akan pentingnya
komunikasi antarbudaya harus menjadi landasan bagi pembangunan sosial yang inklusif dan adil.
Implementasi komunikasi antarbudaya dapat menghilangkan sekat-sekat sosial dan membuka
ruang bagi kolaborasi sosial yang lebih konstruktif. Penelitian (Efendi et al., 2024) juga
menekankan pentingnya komunikasi yang saling menghargai untuk memperkuat hubungan
antarbudaya.

Pemimpin etnik juga memiliki peran penting dalam mewujudkan harmoni sosial.
(Masfufah & Aesthetika, 2024) berpendapat bahwa pemimpin etnik yang inklusif dapat menjadi
mediator yang efektif dalam meredakan konflik dan mempererat hubungan antar kelompok. Di
Desa Kandan, pemimpin masyarakat Dayak dan Melayu dapat memainkan peran sebagai agen
perubahan dengan memfasilitasi dialog yang terbuka dan kerja sama yang saling menguntungkan.
Oleh karena itu, penting bagi mereka untuk memahami esensi komunikasi antarbudaya agar
dapat membangun hubungan yang lebih harmonis. Pemimpin yang memahami komunikasi
antarbudaya dapat menjembatani perbedaan, serta memberikan contoh yang baik dalam
menciptakan keharmonisan. Pemimpin yang mampu mengelola keragaman dengan bijak akan
mempengaruhi stabilitas sosial dan meningkatkan rasa saling percaya di masyarakat (Mahdi,
2017) dan (S2’idah, 2023).

Berbagai studi terdahulu, seperti yang dilakukan oleh (Masfufah & Aesthetika, 2024),
menunjukkan bahwa dialog antarbudaya yang dilakukan secara konsisten mampu menciptakan
tatanan sosial baru yang inklusif di wilayah dengan tingkat keberagaman tinggi. Temuan ini
memperkuat keyakinan bahwa strategi komunikasi yang inklusif dapat menjadi alat penting
untuk meredakan ketegangan antar kelompok. Namun, sebagian besar penelitian yang ada masih



186
' COMMUNICATIO: Jurnal Ilmu Komunikasi 1(2) 2025

berfokus pada konteks urban atau wilayah dengan dukungan institusi multikultural yang kuat.
Sementara itu, kondisi di tingkat desa seperti Desa Kandan, Kalimantan Barat, di mana interaksi
masyarakat Dayak dan Melayu berlangsung secara langsung dalam kehidupan sehari-hari, masih
jarang dijadikan subjek kajian. Padahal, dinamika sosial di desa semacam ini justru kerap
menghadirkan tantangan tersendiri dalam membangun harmoni lintas budaya. Inilah yang
menjadi celah penelitian yang ingin dijawab dalam studi ini: bagaimana strategi komunikasi
antarbudaya diterapkan dalam konteks lokal dan informal untuk membangun keharmonisan
antara masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran strategi komunikasi antarbudaya dalam
membangun harmoni sosial antara masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan. Dengan
menggunakan pendekatan kualitatif, diharapkan dapat diperoleh pemahaman yang lebih
mendalam tentang dinamika sosial di desa tersebut. Penelitian ini juga bertujuan untuk
memberikan kontribusi dalam pengembangan model komunikasi antarbudaya yang lebih efektif,
yang bisa diterapkan di masyarakat multikultural di Indonesia. Dengan cara ini, diharapkan dapat
terwujud komunikasi yang lebih efektif yang dapat menyatukan perbedaan dan menciptakan
kondisi sosial yang lebih adil dan damai. Penelitian ini juga relevan untuk memperkuat teori-teori
komunikasi antarbudaya di kawasan Asia Tenggara yang multietnis.

Melalui pemahaman yang lebih baik tentang pentingnya komunikasi antarbudaya,
diharapkan masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan dapat menciptakan hubungan yang
lebih harmonis dan saling mendukung. Komunikasi antarbudaya yang efektif dapat memperkuat
jembatan antar kelompok, mengurangi konflik, dan menciptakan suasana sosial yang lebih
inklusif serta berkeadilan. Hal ini menjadi langkah penting menuju terciptanya masyarakat yang
lebih bersatu dalam keragaman. Oleh karena itu, riset ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi

upaya-upaya lebih lanjut dalam mewujudkan kebersamaan di tengah masyarakat yang beragam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus etnografis untuk
mengeksplorasi dinamika komunikasi antarbudaya di Desa Kandan, dengan fokus pada interaksi
antara komunitas Dayak dan Melayu. Penelitian ini dilakukan selama 2 bulan, dari April hingga Mei
2025, dengan pengumpulan data melalui tiga teknik utama: wawancara mendalam, observasi
partisipan, dan analisis artefak budaya. Lima informan kunci yang terdiri dari tiga orang perwakilan
Dayak dan dua perwakilan Melayu dipilih menggunakan purposive dan snowball sampling.
Wawancara bertujuan menggali pengalaman dan pandangan mereka terhadap hubungan
antarbudaya di desa. Observasi partisipan dilakukan pada ritual adat, pertemuan komunitas, dan
interaksi sehari-hari untuk memahami pola komunikasi sosial yang terjadi. Selain itu, artefak budaya
seperti alat tradisional, seni, dan dokumen historis dianalisis untuk mengungkap konteks relasi antara
kedua kelompok. Data dianalisis menggunakan model interaktif Miles dan Huberman (2002), yang
mencakup kondensasi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara sistematis untuk
memetakan pola komunikasi antarbudaya yang muncul di Desa Kandan.

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yakni dengan membandingkan konsistensi
informasi yang diperoleh dari para informan, baik dari komunitas Dayak maupun Melayu, pada
konteks wawancara, observasi, dan penelusuran dokumen adat serta arsip historis. Dengan menguji
apakah narasi informan saling menguatkan atau menunjukkan perbedaan tertentu, peneliti dapat
meningkatkan ketepatan interpretasi terhadap dinamika komunikasi antarbudaya yang terjadi. Etika



187
Strategi Komunikasi Antarbudaya ...

penelitian juga diutamakan dengan memastikan persetujuan sadar dari informan sebelum wawancara
dimulai, menjaga kerahasiaan identitas mereka, serta melakukan observasi dengan menghormati
norma sosial dan budaya setempat tanpa mengganggu aktivitas masyarakat. Melalui pendekatan ini,
penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran yang lebih mendalam mengenai pola interaksi
sosial dan budaya di Desa Kandan

HASIL DAN PEMBAHASAN
Strategi Komunikasi Antarbudaya dalam Mengurangi Ketegangan dan Meningkatkan
Pemahaman antara Masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan

Berdasarkan pengambilan data yang telah dilakukan di lapangan melalui wawancara dengan
tokoh adat Dayak dan Melayu serta observasi langsung di Desa Kandan, ditemukan bahwa
komunikasi antarbudaya berperan penting dalam mengurangi ketegangan dan meningkatkan
pemahaman antara kedua kelompok etnis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa interaksi antara
masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan relatif harmonis, meskipun masih terdapat beberapa
tantangan komunikasi yang perlu diatasi untuk membangun hubungan yang lebih kohesif.
Penelitian ini secara khusus menemukan bahwa komunikasi antarbudaya yang efektif telah menjadi
fondasi penting dalam membangun harmoni sosial yang berkelanjutan di Desa Kandan. Fenomena
ini telah berlangsung selama beberapa dekade dan terus berkembang menyesuaikan dengan
dinamika sosial kontemporer. Temuan ini menggarisbawahi pentingnya mempelajari dinamika
komunikasi antarbudaya sebagai strategi preventif dalam mengelola potensi konflik etnis di
Indonesia.

Hasil observasi menunjukkan bahwa tata ruang dan penggunaan ruang bersama di Desa
Kandan dirancang secara inklusif, memudahkan interaksi dan memperkuat rasa kebersamaan
antarwarga. Balai desa yang terletak di tengah pemukiman menjadi pusat kegiatan bersama dengan
ruang terbuka luas tanpa sekat yang membedakan kelompok Dayak atau Melayu. Studi yang
dilakukan oleh (Utama & Idris, 2025) mendukung temuan ini dengan menegaskan bahwa tata
ruang yang inklusif berperan penting dalam membentuk pola interaksi positif antaretnis dan
mengurangi segregasi sosial yang sering menjadi akar ketegangan antarbudaya di kawasan pedesaan
Indonesia. Pemetaan etnografis yang dilakukan dalam penelitian ini juga mengungkapkan bahwa
pola pemukiman warga Dayak dan Melayu di Desa Kandan cenderung bercampur tanpa ada
pemisahan wilayah yang tegas. Tidak adanya segregasi spasial ini telah terbukti menjadi faktor
penting dalam meningkatkan frekuensi interaksi sehari-hari antara kedua kelompok etnis tersebut.
Data observasi juga menunjukkan bahwa fasilitas umum seperti masjid, gereja, dan balai adat di desa
ini dapat diakses secara setara oleh semua warga, yang semakin memperkuat kohesi sosial antaretnis.

Strategi komunikasi antarbudaya yang paling efektif ditemukan dalam penelitian ini adalah
penggunaan bahasa pengantar bersama. Masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan
menggunakan Bahasa Indonesia sebagai medium komunikasi utama, namun tetap
mempertahankan istilah-istilah lokal dari kedua budaya yang sudah dipahami bersama. Menurut
tokoh adat Dayak, Pak Jaya, “Kami menggunakan Bahasa Indonesia sebagai pengantar, tapi
kadang juga memakai istilah lokal yang sudah dipahami bersama.” Hal ini sejalan dengan
penelitian (Yuwafik et al., 2025) yang menemukan bahwa penggunaan bahasa bersama menjadi
jembatan komunikasi antarbudaya yang efektif dalam mengurangi kesalahpahaman dan
ketegangan di masyarakat multikultur. Pengamatan lapangan mengungkapkan adanya fenomena
pertukaran kosakata antaretnis yang unik, di mana beberapa istilah Dayak telah diadopsi oleh



188
' COMMUNICATIO: Jurnal Ilmu Komunikasi 1(2) 2025

masyarakat Melayu dan sebaliknya, menciptakan semacam “bahasa hibrid” yang khas Desa Kandan.
Proses adopsi linguistik ini telah berlangsung selama generasi dan secara signifikan berkontribusi
pada pengurangan hambatan bahasa antara kedua kelompok. Selain itu, penggunaan humor dan
analogi lintas budaya dalam percakapan sehari- hari mencerminkan tingkat kenyamanan
komunikasi yang tinggi antara kedua kelompok etnis.

Peran tokoh adat sebagai mediator budaya juga menjadi temuan penting dalam penelitian ini.
Baik tokoh adat Dayak maupun Melayu di Desa Kandan secara aktif berperan sebagai penengah
ketika terjadi kesalahpahaman atau konflik kecil antara kedua kelompok. Pak Jaya sebagai tokoh
adat Dayak menjelaskan strateginya: “Saya mengajak musyawarah, mendengarkan semua pihak,
dan menekankan pentingnya saling menghargai.” Penelitian (Junaidin, 2024) mengkonfirmasi
bahwa tokoh adat yang berfungsi sebagai mediator budaya memiliki peran krusial dalam
membangun komunikasi efektif dan resolusi konflik di masyarakat multietnis, terutama dalam
konteks Indonesia Timur. Analisis mendalam terhadap pola mediasi yang dilakukan oleh tokoh adat
di Desa Kandan menunjukkan adanya pendekatan “komunikasi shuttle” yang unik, di mana
mediator bergerak di antara kedua kelompok untuk mengklarifikasi persepsi sebelum
mempertemukan mereka dalam forum bersama. Metode mediasi ini telah terbukti sangat efektif
dalam mencegah eskalasi konflik kecil menjadi ketegangan yang lebih besar. Selain itu, tokoh adat
di Desa Kandan telah mengembangkan sistem peringatan dini untuk mengidentifikasi potensi
konflik antaretnis melalui jaringan informasi informal yang memungkinkan intervensi cepat
sebelum masalah berkembang.

Nilai-nilai kearifan lokal yang dianut bersama oleh masyarakat Dayak dan Melayu terbukti
efektif dalam membangun harmoni sosial. Ketika ditanya tentang nilai-nilai penting dalam
membangun harmoni antarbudaya, tokoh adat Dayak menekankan, “Nilai gotong royong, saling
menghormati, dan musyawarah mufakat sangat penting.” Senada dengan itu, tokoh adat Melayu
juga menekankan nilai serupa. Penelitian komprehensif oleh (Indrawati et al.,, 2024) tentang
kearifan lokal di Indonesia menunjukkan bahwa nilai-nilai seperti gotong royong dan musyawarah
mufakat merupakan modal sosial yang efektif dalam manajemen konflik etnis dan pengembangan
masyarakat harmonis di daerah multikultural. Studi etnografis yang dilakukan dalam penelitian
ini mengungkapkan bahwa proses transmisi nilai-nilai kearifan lokal di Desa Kandan dilakukan
melalui sistem pendidikan informal yang melibatkan storytelling, ritual bersama, dan partisipasi
dalam kegiatan komunal. Observasi menunjukkan bahwa nilai-nilai ini tidak hanya dibicarakan
tetapi juga dioperasionalkan dalam bentuk praktik sosial konkret, seperti sistem bantuan mutual
dalam situasi krisis atau bencana. Selain itu, ditemukan bahwa beberapa nilai kearifan lokal telah
mengalami reinterpretasi kontemporer untuk menyesuaikan dengan kebutuhan modern,
menunjukkan fleksibilitas dan keberlanjutan sistem nilai lokal dalam menghadapi perubahan sosial.

Hasil observasi juga menunjukkan bahwa ritual dan tradisi bersama menjadi sarana
komunikasi antarbudaya yang efektif di Desa Kandan. Menurut tokoh adat Melayu, “Ada,
misalnya acara kenduri kampung, gotong royong, dan musyawarah desa. Di situ semua unsur
masyarakat hadir dan berpartisipasi, sehingga komunikasi berjalan lancar.” Studi terbaru (Nafita
Amelia Nur Hanifah, 2023) mendukung temuan ini dengan mendemonstrasikan bahwa ritual
bersama tidak hanya berfungsi sebagai ruang interaksi sosial tetapi juga sebagai mekanisme
pembangun kepercayaan antarkelompok yang berbeda latar belakang budaya. Analisis mendalam
terhadap struktur ritual bersama di Desa Kandan mengungkapkan adanya pola komunikasi siklikal
yang memungkinkan kedua kelompok etnis bergantian mengambil peran kepemimpinan dalam



189
Strategi Komunikasi Antarbudaya ...

berbagai tahapan ritual. Dokumentasi selama penelitian menemukan setidaknya lima ritual
bersama yang diselenggarakan sepanjang tahun, menciptakan ritme interaksi sosial yang
memfasilitasi pertukaran nilai dan pengetahuan antarbudaya. Selain itu, pengamatan
menunjukkan bahwa ritual bersama ini telah mengalami adaptasi untuk mengakomodasi
sensitivitas kedua kelompok etnis tanpa menghilangkan esensi dari tradisi yang dijalankan.

Tantangan komunikasi antarbudaya yang masih teridentifikasi dalam penelitian ini meliputi
adanya prasangka dan stereotip, meskipun sudah mulai berkurang intensitasnya. Hasil observasi
mencatat masih adanya anggapan tertentu terhadap kebiasaan kelompok lain. Menurut tokoh adat
Dayak, “Masih ada stereotip, misal soal cara berpakaian atau kebiasaan, namun kami berusaha
mengurangi dengan saling memahami.” Penelitian (Imam Wahyudin et al., 2024) membuktikan
bahwa prasangka dan stereotip merupakan hambatan komunikasi antarbudaya yang sulit
dihilangkan sepenuhnya, namun dapat diminimalisir melalui interaksi berkelanjutan dan
pendidikan multikulturalisme. Wawancara mendalam dengan warga Desa Kandan
mengungkapkan bahwa stereotip yang masih bertahan umumnya bersifat superfisial dan tidak lagi
menyentuh aspek fundamental yang dapat memicu konflik serius. Analisis longitudinal
berdasarkan wawancara dengan para tetua desa menunjukkan penurunan signifikan dalam
intensitas prasangka antaretnis selama dua dekade terakhir. Temuan ini juga mengidentifikasi
bahwa stereotip yang tersisa lebih banyak ditemukan pada generasi yanglebih tua, sementara generasi
muda menunjukkan tingkat prasangka yang jauh lebih rendah berkat interaksi yang lebih intensif
dan pendidikan yang lebih inklusif.

Pendekatan adaptif dalam komunikasi antarbudaya juga menjadi temuan penting dalam
penelitian ini. Kedua kelompok etnis menunjukkan fleksibilitas dalam menyesuaikan gaya
komunikasi mereka ketika berinteraksi dengan kelompok lain. Tokoh adat Melayu menjelaskan:
“Kami belajar menggunakan bahasa Indonesia, memahami istilah-istilah budaya lain, dan terbuka
menerima perubahan positif demi kebaikan bersama.” Studi oleh (Siregar & Karni, 2024)
mengidentifikasi bahwa adaptasi komunikasi merupakan strategi efektif dalam menciptakan
harmoni sosial di masyarakat multikultural, terutama dalam konteks Asia Tenggara yang memiliki
keberagaman etnis yang tinggi. Observasi intensif terhadap interaksi sehari-hari di Desa Kandan
mengungkapkan bahwa adaptasi komunikasi terjadi pada berbagai tingkatan, mulai dari
penyesuaian volume dan intonasi suara hingga modifikasi aspek non- verbal seperti jarak
interpersonal dan kontak mata. Penelitian ini mengidentifikasi adanya “kode peralihan” yang halus
namun sistematis ketika anggota satu kelompok etnis berinteraksi dengan kelompok lain,
menunjukkan kesadaran interkultural yang tinggi. Selain itu, ditemukan bahwa kemampuan
adaptasi komunikasi ini bersifat resiprokal, di mana kedua kelompok etnis menunjukkan kesediaan
yang sama untuk menyesuaikan gaya komunikasi mereka, menciptakan keseimbangan dalam proses
adaptasi.

Peran generasi muda dalam membangun jembatan komunikasi antarbudaya juga menjadi
temuan yang signifikan. Tokoh adat Melayu mengamati bahwa “Generasi muda sangat penting,
mereka lebih mudah menerima perbedaan, kreatif dalam membangun jembatan komunikasi, dan
menjadi harapan masa depan desa.” Hal ini sejalan dengan penelitian longitudinal oleh (Weda et
al., 2022) yang menunjukkan bahwa generasi muda di daerah multietnis Indonesia memiliki tingkat
toleransi dan kemampuan adaptasi komunikasi yang lebih tinggi dibandingkan generasi sebelumnya,
menjadikan mereka agen perubahan yang efektif dalam harmoni antarbudaya. Studi ini
menemukan bahwa pemuda di Desa Kandan telah membentuk beberapa inisiatif lintas budaya



190
' COMMUNICATIO: Jurnal Ilmu Komunikasi 1(2) 2025

yang inovatif, termasuk festival seni gabungan dan program pertukaran keterampilan tradisional
yang tidak ada pada generasi sebelumnya. Analisis jaringan sosial menunjukkan bahwa pemuda dari
kedua kelompok etnis memiliki jaringan pertemanan yang jauh lebih terintegrasi dibandingkan
dengan generasi orangtua mereka. Selain itu, wawancara dengan guru sekolah mengungkapkan
bahwa siswa-siswa dari latar belakang etnis berbeda menunjukkan pola interaksi yang lebih intensif
dan positif di lingkungan sekolah, yang kemudian terbawa ke dalam konteks masyarakat yang lebih
luas.

Teknologi komunikasi modern juga berperan dalam memfasilitasi komunikasi antarbudaya
di Desa Kandan. Hasil observasi menunjukkan bahwa “Teknologi seperti WhatsApp dan media
sosial mempercepat penyampaian informasi dan koordinasi antar kelompok, walau tetap harus
bijak menggunakannya.” Studi komprehensif (Naan, 2022) mengonfirmasi bahwa teknologi
komunikasi digital membuka ruang interaksi baru bagi kelompok etnis berbeda, terutama di daerah
rural, namun juga membawa tantangan baru seperti penyebaran stereotip dan informasi yang
memprovokasi konflik etnis jika tidak dikelola dengan bijak. Analisis konten grup WhatsApp
komunitas Desa Kandan yang dilakukan dalam penelitian ini mengungkapkan adanya pola
komunikasi digital yang inklusif, dengan penggunaan bahasa dan konten yang menghormati
keberagaman budaya. Obeservasi menunjukkan bahwa platform digital telah menjadi ruang baru
untuk mendokumentasikan dan berbagi pengetahuan tradisional dari kedua kelompok etnis,
memfasilitasi pertukaran budaya yang lebih kaya. Di sisi lain, penelitian ini juga mengidentifikasi
adanya kesadaran kolektif tentang bahaya hoaks dan informasi yang memecah belah, dengan tokoh-
tokoh masyarakat dari kedua etnis secara aktif berperan sebagai “penjaga gerbang” informasi digital
untuk mencegah munculnya konflik berbasis informasi yang tidak akurat.

Mekanisme penyelesaian konflik berbasis adat menjadi temuan penting lainnya dalam
penelitian ini. Tokoh adat Dayak menjelaskan, “Pernah ada kesalahpahaman soal batas lahan,
namun bisa diselesaikan melalui musyawarah adat bersama tokoh dari kedua belah pihak.” Temuan
ini diperkuat oleh penelitian etnografis (Gianyar & Suacana, 2024) yang menyimpulkan bahwa
sistem penyelesaian konflik tradisional yang dimodifikasi untuk konteks kontemporer memiliki
efektivitas tinggi dalam meredakan ketegangan etnis dan mencegah eskalasi konflik di daerah
multikultural Indonesia. Dokumentasi yang dilakukan selama penelitian berhasil mengidentifikasi
struktur dan prosedur formal dari mekanisme penyelesaian konflik hybrid yang unik di Desa
Kandan, yang mengintegrasikan elemen-elemen dari tradisi penyelesaian konflik Dayak dan
Melayu. Analisis kasus konflik yang pernah terjadi menunjukkan bahwa sistem ini memiliki tingkat
keberhasilan yang tinggi dalam menyelesaikan berbagai jenis perselisihan antaretnis, mulai dari
masalah lahan hingga konflik sosial. Selain itu, ditemukan bahwa proses penyelesaian konflik ini
tidak hanya berfokus pada resolusi masalah spesifik tetapi juga pada pemulihan hubungan sosial
yang terganggu, menghasilkan rekonsiliasi yang lebih berkelanjutan.

Hasil observasi juga menunjukkan adanya simbol-simbol budaya yang digunakan bersama
sebagai bentuk komunikasi antarbudaya non-verbal. Dekorasi balai desa “memadukan ornamen
khas Dayak (ukiran, anyaman rotan) dan Melayu (hiasan songket, kaligrafi)” dengan “bendera adat
kedua kelompok dipasang berdampingan.” Penelitian (Lestari & Parihala, 2020) menekankan
pentingnya simbol budaya bersama sebagai penanda harmoni sosial dan identitas kolektif yang
melampaui batas-batas etnis, sekaligus berfungsi sebagai pengingat visual akan komitmen bersama
untuk hidup berdampingan secara damai. Analisis semiotik yang dilakukan dalam penelitian ini
mengungkapkan adanya proses hibridisasi simbol budaya yang telah berlangsung selama beberapa



191
Strategi Komunikasi Antarbudaya ...

generasi, menghasilkan beberapa motif dan desain yang khas Desa Kandan dan tidak ditemukan di
daerah lain. Pengamatan terhadap artefak budaya kontemporer seperti pakaian adat, dekorasi
rumah, dan kerajinan tangan menunjukkan adanya pengaruh silang yang signifikan antara tradisi
estetika Dayak dan Melayu. Selain itu, penelitian ini juga mengidentifikasi beberapa ritual simbolik
baru yang dikembangkan bersama oleh kedua kelompok etnis sebagai penanda identitas kolektif
Desa Kandan, menunjukkan evolusi dinamis dalam sistem simbol antarbudaya.

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa strategi komunikasi antarbudaya
yang efektif dalam mengurangi ketegangan dan meningkatkan pemahaman antara masyarakat
Dayak dan Melayu di Desa Kandan meliputi penggunaan bahasa pengantar bersama, peran aktif
tokoh adat sebagai mediator budaya, penguatan nilai-nilai kearifan lokal bersama, ritual dan tradisi
kolektif, pendekatan adaptif dalam berkomunikasi, pelibatan generasi muda, pemanfaatan
teknologi komunikasi secara bijak, mekanisme penyelesaian konflik berbasis adat, dan penggunaan
simbol budaya bersama. Semua strategi ini berperan dalam membangun dan mempertahankan
harmoni sosial di tengah keberagaman budaya yang ada di Desa Kandan. Temuan penelitian ini
memberikan bukti empiris tentang bagaimana komunikasi antarbudaya yang efektif dapat menjadi
instrumen pencegahan konflik dan pembangunan perdamaian di masyarakat multietnis. Model
komunikasi antarbudaya yang terintegrasi dengan kearifan lokal sebagaimana diterapkan di Desa
Kandan dapat menjadi referensi berharga bagi daerah multikultur lain di Indonesia. Implikasi dari
penelitian ini mengarah pada pentingnya pendekatan komunikasi yang kontekstual dan berbasis
budaya dalam program-program pembangunan harmoni sosial di daerah yang memiliki

keberagaman etnis.

Peran Strategi Komunikasi Antarbudaya dalam Memfasilitasi Terciptanya Keharmonisan
Sosial antara Masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan

Penelitian tentang peran strategi komunikasi antarbudaya dalam memfasilitasi terciptanya
keharmonisan sosial antara masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan telah dilaksanakan
dengan metode wawancara mendalam terhadap tokoh adat dari kedua kelompok etnis serta
observasi langsung di lokasi penelitian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa komunikasi
antarbudaya memainkan peran krusial dalam membangun dan mempertahankan harmoni sosial di
tengah keberagaman etnis di Desa Kandan. Temuan ini sejalan dengan penelitian yang dilakukan
oleh (Dhana et al,, 2022) yang mengemukakan bahwa komunikasi antarbudaya yang efektif
merupakan prasyarat utama bagi terciptanya kohesi sosial di masyarakat multikultural. Dalam
konteks Desa Kandan, komunikasi antarbudaya telah berhasil menjembatani perbedaan dan
menciptakan platform bersama untuk interaksi yang konstruktif antara masyarakat Dayak dan
Melayu.

Hasil observasi lapangan menunjukkan bahwa tata ruang fisik di Desa Kandan didesain
secara inklusif dengan balai desa sebagai pusat kegiatan komunal yang terletak di tengah
pemukiman, tanpa adanya segregasi spasial yang mencolok antara kelompok Dayak dan Melayu.
Dekorasi balai desa memadukan ornamen khas kedua budaya dengan bendera adat dipasang
berdampingan, mencerminkan kesediaan untuk berbagi ruang publik. Menurut penelitian
(Angdjaja & Damayanti, 2022) pengaturan ruang fisik yang inklusif berperan signifikan dalam
membentuk pola interaksi positif antaretnis, karena menciptakan kesempatan pertemuan yang
lebih frequent dan bermakna. Penelitian tersebut juga menegaskan bahwa ruang publik yang
didesain secara inklusif dapat menjadi katalis bagi terciptanya dialog antarbudaya yang



192
' COMMUNICATIO: Jurnal Ilmu Komunikasi 1(2) 2025

berkelanjutan, sebagaimana yang teramati di Desa Kandan.

Strategi komunikasi antarbudaya yang paling menonjol dalam penelitian ini adalah
penggunaan bahasa pengantar bersama sebagai jembatan komunikasi. Wawancara dengan tokoh
adat Dayak, Pak Jaya, mengungkapkan bahwa “Kami menggunakan Bahasa Indonesia sebagai
pengantar, tapi kadang juga memakai istilah lokal yang sudah dipahami bersama.” Hal yang sama
dikemukakan oleh tokoh adat Melayu, Haji Abdullah, yang mengatakan bahwa mereka
“menggunakan Bahasa Indonesia agar semua bisa memahami.” Penelitian oleh (Widiyanti et al.,
2024) mengonfirmasi bahwa penggunaan bahasa bersama merupakan faktor penting dalam
memfasilitasi komunikasi antarbudaya yang efektif, terutama di wilayah dengan keberagaman etnis.
Penelitian tersebut juga menjelaskan bahwa adopsi bahasa nasional sebagai lingua franca,
dikombinasikan dengan penghargaan terhadap ekspresi bahasa lokal, menciptakan keseimbangan
yang mendukung keharmonisan sosial sambil tetap mempertahankan identitas kultural masing-
masing kelompok.

Peran tokoh adat sebagai mediator budaya telah teridentifikasi sebagai strategi komunikasi
yang efektif dalam mengelola potensial konflik antaretnis di Desa Kandan. Pak Jaya sebagai tokoh
adat Dayak menjelaskan bahwa ia “mengajak musyawarah, mendengarkan semua pihak, dan
menekankan pentingnya saling menghargai” ketika terjadi kesalahpahaman antarkelompok.
Sementara itu, Haji Abdullah sebagai tokoh adat Melayu menyampaikan bahwa ia “mengajak
kedua belah pihak untuk duduk bersama, mendengarkan satu sama lain, dan mencari solusi yang
adil.” Penelitian oleh (Muhtarom et al., 2024) mengungkapkan bahwa mediator budaya berperan
penting dalam memfasilitasi komunikasi antarbudaya karena mereka memiliki pemahaman
mendalam tentang nilai-nilai kedua kelompok etnis sekaligus memiliki legitimasi untuk
mempertemukan perbedaan. Studi tersebut juga menekankan pentingnya pendekatan mediasi yang
bersifat kolaboratif dan berorientasi pada penyelesaian masalah untuk mencapai rekonsiliasi yang
berkelanjutan.

Nilai-nilai kearifan lokal yang dihayati bersama oleh masyarakat Dayak dan Melayu telah
menjadi fondasi penting bagi komunikasi antarbudaya yang efektif di Desa Kandan. Kedua tokoh
adat menekankan pentingnya nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah mufakat, dan saling
menghormati dalam membangun harmoni antarbudaya. Penelitian yang dilakukan oleh (Satino et
al., 2024) mengonfirmasi bahwa nilai-nilai kearifan lokal dapat berfungsi sebagai “jangkar budaya”
yang menyatukan kelompok etnis berbeda melalui kerangka etis bersama. Studi tersebut juga
mendemonstrasikan bahwa dalam konteks masyarakat multikultural Indonesia, nilai-nilai kearifan
lokal seringkali menunjukkan kesamaan fundamental meskipun diekspresikan dalam bentuk yang
berbeda-beda secara kultural, sehingga menyediakan platform bersama untuk membangun dialog
antarbudaya yang bermakna.

Ritual dan tradisi bersama telah diidentifikasi sebagai sarana komunikasi antarbudaya yang
efektif di Desa Kandan. Hasil observasi menunjukkan bahwa acara kenduri kampung, gotong
royong, dan musyawarah desa menjadi ruang di mana semua unsur masyarakat hadir dan
berpartisipasi, sehingga memfasilitasi komunikasi antarkelompok. Menurut penelitian
(Whitehouse & Lanman, 2014) ritual bersama tidak hanya berfungsi sebagai praktik kultural tetapi
juga sebagai mekanisme sosial yang memfasilitasi kohesi sosial melalui pengalaman kolektif dan
interaksi simbolik. Studi tersebut mengungkapkan bahwa partisipasi dalam ritual bersama dapat
meningkatkan rasa solidaritas dan membangun ikatan emosional antarkelompok, membentuk
identitas kolektif yang melampaui batas-batas etnis, sebagaimana yang terlihat dalam dinamika



193
Strategi Komunikasi Antarbudaya ...

sosial di Desa Kandan.

Hasil penelitian juga mengungkapkan adanya hambatan komunikasi antarbudaya berupa
prasangka dan stereotip, meskipun intensitasnya sudah mulai berkurang. Tokoh adat Dayak
mengakui “masih ada stereotip, misal soal cara berpakaian atau kebiasaan, namun kami berusaha
mengurangi dengan saling memahami.” Senada dengan itu, tokoh adat Melayu juga menyebutkan
adanya “stereotip, misalnya soal kebiasaan atau cara berpakaian” yang masih ada di masyarakat.
Penelitian oleh (Ramadani et al., 2024) menjelaskan bahwa prasangka dan stereotip merupakan
hambatan kognitif dalam komunikasi antarbudaya yang sulit dihilangkan sepenuhnya karena
berakar pada kategorisasi sosial dan identitas kelompok. Namun studi tersebut juga menunjukkan
bahwa interaksi antar kelompok yang berkelanjutan dan bermakna dapat secara signifikan
mengurangi prasangka melalui proses dekategorisasi dan rekategorisasi sosial, sebagaimana yang
tengah terjadi di Desa Kandan.

Pendekatan adaptif dalam komunikasi antarbudaya telah menjadi strategi efektif’ dalam
membangun keharmonisan di Desa Kandan. Tokoh adat Melayu mengungkapkan bahwa mereka
“belajar menggunakan bahasa Indonesia, memahami istilah-istilah budaya lain, dan terbuka
menerima perubahan positif demi kebaikan bersama.” Penelitian (Wono et al., 2021)
mengonfirmasi bahwa adaptasi komunikasi merupakan komponen penting dalam kompetensi
komunikasi antarbudaya, melibatkan kesediaan untuk menyesuaikan perilaku komunikasi sesuai
dengan konteks budaya lawan bicara. Studi tersebut juga menekankan bahwa adaptasi komunikasi
yang efektif bukan berarti menghilangkan identitas budaya sendiri, melainkan menemukan
keseimbangan antara mempertahankan identitas kultural sambil menghormati perbedaan,
sebagaimana yang dipraktikkan oleh masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan.

Peran generasi muda dalam membangun jembatan komunikasi antarbudaya telah
teridentifikasi sebagai aspek penting dalam dinamika sosial di Desa Kandan. Tokoh adat Melayu
menekankan bahwa “generasi muda sangat penting, mereka lebih mudah menerima perbedaan,
kreatif dalam membangun jembatan komunikasi, dan menjadi harapan masa depan desa.”
Penelitian oleh (Multikultural, 2024) menegaskan bahwa generasi muda memiliki potensi besar
sebagai agen perubahan dalam memfasilitasi dialog antarbudaya karena umumnya mereka lebih
terbuka terhadap perbedaan dan lebih adaptif terhadap perubahan sosial. Studi tersebut juga
mengungkapkan bahwa generasi muda yang tumbuh dalam lingkungan multikultural cenderung
mengembangkan identitas hibrid yang memungkinkan mereka menjembatani perbedaan kultural
dengan lebih efektif, sejalan dengan fenomena yang teramati pada pemuda di Desa Kandan.

Teknologi komunikasi modern telah memainkan peran dalam memfasilitasi komunikasi
antarbudaya di Desa Kandan. Hasil observasi dan wawancara mengungkapkan bahwa platform
seperti WhatsApp dan media sosial memudahkan koordinasi dan pertukaran informasi antar
kelompok etnis. Menurut penelitian (Widiyanarti et al., 2024), teknologi komunikasi digital
membuka dimensi baru dalam komunikasi antarbudaya, memungkinkan interaksi yang lebih
frequent dan beragam yang tidak terikat batasan fisik. Studi tersebut juga menyoroti bahwa
meskipun teknologi komunikasi menawarkan kesempatan baru untuk dialog antarbudaya,
diperlukan literasi digital dan kesadaran kultural untuk mengelola potensi dampak negatif seperti
penyebaran stereotip atau informasi yang memicu konflik, aspek yang tampaknya sudah dipahami
oleh masyarakat Desa Kandan.

Mekanisme penyelesaian konflik berbasis adat telah terbukti efektif dalam mengelola
ketegangan antaretnis di Desa Kandan. Tokoh adat Dayak menjelaskan pengalaman menyelesaikan



194
' COMMUNICATIO: Jurnal Ilmu Komunikasi 1(2) 2025

konflik batas lahan “melalui musyawarah adat bersama tokoh dari kedua belah pihak.” Sementara
tokoh adat Melayu mengungkapkan bahwa ketika ada sedikit salah paham, mereka “segera duduk
bersama, melibatkan tokoh-tokoh adat dan agama, lalu menyelesaikannya dengan mufakat”.
Penelitian oleh (Olawale et al., 2024) mendemonstrasikan bahwa mekanisme penyelesaian konflik
tradisional dapat sangat efektif dalam konteks masyarakat multikultural, terutama ketika sistem
tersebut memiliki legitimasi kultural dan diakui oleh semua pihak yang terlibat. Studi tersebut juga
menekankan bahwa pendekatan resolusi konflik yang mengintegrasikan nilai-nilai adat dapat
menghasilkan rekonsiliasi yang lebih berkelanjutan dibandingkan dengan sistem penyelesaian
konflik formal yang mungkin kurang sensitif terhadap konteks kultural lokal.

Simbol-simbol budaya bersama telah diidentifikasi sebagai bentuk komunikasi non- verbal
yang memfasilitasi keharmonisan antaretnis di Desa Kandan. Observasi lapangan mencatat adanya
dekorasi balai desa yang memadukan ornamen khas Dayak dan Melayu, serta bendera adat kedua
kelompok yang dipasang berdampingan. Penelitian oleh (Tanasescu, 2023) mengonfirmasi bahwa
simbol-simbol budaya bersama berfungsi sebagai “teks visual” yang mengkomunikasikan nilai-nilai
dan identitas kolektif yang melampaui batas-batas etnis. Studi tersebut juga menjelaskan bahwa
proses hibridisasi simbol budaya mencerminkan dinamika integrasi sosial dan dapat menjadi
indikator keberhasilan komunikasi antarbudaya dalam konteks masyarakat multikultural,
sebagaimana yang teramati di Desa Kandan.

Secara keseluruhan, penelitian ini mengungkapkan bahwa strategi komunikasi antarbudaya
yang efektif dalam memfasilitasi terciptanya keharmonisan sosial antara masyarakat Dayak dan
Melayu di Desa Kandan meliputi: penggunaan bahasa pengantar bersama, peran aktif tokoh adat
sebagai mediator budaya, penguatan nilai-nilai kearifan lokal bersama, ritual dan tradisi kolektif,
pendekatan adaptif dalam berkomunikasi, pelibatan generasi muda, pemanfaatan teknologi
komunikasi secara bijak, mekanisme penyelesaian konflik berbasis adat, dan penggunaan simbol
budaya bersama. Temuan ini memperkuat argumen yang dikemukakan oleh (Alwan et al., 2024),
studi tersebut juga menekankan pentingnya pendekatan holistik dalam memahami dinamika
komunikasi antarbudaya, sebagaimana yang telah diupayakan dalam penelitian ini.

KESIMPULAN

Strategi komunikasi antarbudaya memainkan peran penting dalam membangun dan
mempertahankan harmoni sosial antara masyarakat Dayak dan Melayu di Desa Kandan. Penggunaan
bahasa pengantar bersama, peran tokoh adat sebagai mediator, penguatan nilai kearifan lokal, serta
pelaksanaan ritual dan tradisi kolektif terbukti efektif dalam menjembatani perbedaan budaya dan
meminimalkan potensi konflik. Adaptasi yang fleksibel, keterlibatan generasi muda, pemanfaatan
teknologi komunikasi secara bijak, serta mekanisme penyelesaian konflik berbasis adat menjadi
landasan terciptanya hubungan sosial yang inklusif dan kohesif. Penelitian ini menegaskan bahwa
pendekatan komunikasi yang kontekstual dan berakar pada budaya lokal tidak hanya memfasilitasi
pertukaran informasi, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen pencegahan konflik dan
pembangunan perdamaian berkelanjutan. Model integrasi komunikasi yang diterapkan di Desa
Kandan dapat menjadi rujukan strategis bagi daerah multikultural lainnya di Indonesia. Berdasarkan
temuan penelitian, disarankan agar pemerintah desa, tokoh adat, dan masyarakat terus memperkuat
strategi komunikasi antarbudaya melalui ruang dialog terbuka, pelibatan generasi muda, serta
pengembangan pendidikan multikultural.



195
Strategi Komunikasi Antarbudaya ...

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan agar fokus diperluas pada dinamika komunikasi
generasi muda, perubahan pola komunikasi akibat digitalisasi, serta perbandingan praktik
antarbudaya di desa multietnis lain guna memperkaya pemahaman secara lebih komprehensif.
Dengan berbagai upaya tersebut, diharapkan harmoni sosial yang telah terbangun dapat semakin
kokoh dan menjadi contoh bagi komunitas multikultural lainnya di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Alwan, M., Ashaf, A. F., & Trenggono, N. (2024). Pengaruh Komunikasi Nonverbal dalam
Meningkatkan Efektivitas Interaksi antar Budaya. Arus Jurnal Sosial dan Humaniora, 4(3 SE-
Artikel), 1345-1350. https://doi.org/10.57250/ajsh.v4i3.664

Angdjaja, C. A., & Damayant, R. (2022). Studi Karakteristik Fisik Lobby Lift Sebagai Ruang
Interaksi Sosial Di Apartemen Metropolis Surabaya. Advances in Civil Engineering and
Sustainable Architecture, 4(2), 121-130. https://doi.org/10.9744/acesa.v4i2.12947

Baker, W. (2022). From intercultural to transcultural communication. Language and Intercultural

Communication, 22(3), 280-293. https://doi.org/10.1080/14708477.2021.2001477

Dhana, R., Fatimah, J. M., & Farid, M. (2022). Komunikasi Antarbudaya Dalam Masyarakat
Multikultur ( Studi Pada Masyarakat Etnik Jawa Dan Bali Di Desa Balirejo). KOMUNIDA :
Media Komunikasi  dan  Dakwabh, 12(01 SE-Articles).
https://doi.org/10.35905/komunida.v12i01.2110

Efendi, S., Sunjaya, H., Purwanto, E., & Widiyanarti, T. (2024). Peran Komunikasi Antar Budaya
dalam Mengatasi Konflik di Lingkungan Multikultural. ndonesian Culture and Religion Issues,
1(4 SE-Articles), 6. https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.113

Fatimah, Y., Jelytha N, A., & Sianturi, M. K. (2025). Meningkatkan Keharmonisan Sosial dalam
Pembangunan Wilayah Multietnis melalui Pendekatan Komunikasi Antarbudaya. Indonesian
Culture and Religion Issues, 2(1 SE-Articles), 10. https://doi.org/10.47134/diksima.v2i1.145

Financy, F., Nallanie, F., Nathanto, F., & Setijadi, N. (2024). Komunikasi Lintas Budaya dalam
Menciptakan Perdamaian Antar Etnis di Indonesia. Culture € Society: Journal Of 78-88.
https://doi.org/10.24036/csjar.v6i2.180

Gianyar, I. M., & Suacana, I. W. G. (2024). Etno-Nasionalisme dan Demokrasi Multikultural di
Indonesia dalam Masyarakat. Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 13(2), 463-472.

Hernawan, W., & Pienrasmi, H. (2021). Komunikasi Antarbudaya (Sikap Sosial dalam Komunikas:
Antaretnis). Pustaka Media.

Huberman, A., & Miles, M. (2002). The Qualitative Researcher’s Companion. SAGE Publications,
Inc. https://doi.org/10.4135/9781412986274

Imam Wahyudin, Iswan, I., & Hatapayo, A. A. (2024). Interaksi Sosial Antar-Etnis dan Nilai Budaya
Dalam Membangun Toleransi dan Kewarganegaraan Siswa di Sekolah Multikultural . JPNAL
Jurnal Pustaka Nusantara Multidisiplin, 2(1 SE-Articles).
https://doi.org/10.59945/jpnm.v2i1.98

Indrawati, S., Abduh, M., Maulidya, A. P., Nurcholifia, S., & Arrahmaniyah, S. (2024). Kearifan
Lokal dan Ketaatan Adat : Studi Kualitatif tentang Kebudayaan dan Sistem Pemerintahan di

Kampung Naga. Jurnal Sadewa : Publikasi Ilmu Pendidikan, Pembelajaran dan Ilmu Sosial,
2(4), 99-108.

Junaidin. (2024). Mbolo Rasa Sebagai Produktivitas Budaya Dalam Merawat Moderasi Antar Umat
Beragama. Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan, 16(2), 213-225.


https://doi.org/10.9744/acesa.v4i2.12947
https://doi.org/10.1080/14708477.2021.2001477
https://doi.org/10.35905/komunida.v12i01.2110
https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.113
https://doi.org/10.47134/diksima.v2i1.145
https://doi.org/10.24036/csjar.v6i2.180
https://doi.org/10.4135/9781412986274
https://doi.org/10.59945/jpnm.v2i1.98

196
' COMMUNICATIO: Jurnal Ilmu Komunikasi 1(2) 2025

https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3277
Kartika, D. (2023). Komunikasi Antar-Budaya: Upaya Memahami Perbedaan. Rajawali Pers.

Lestari, D. T., & Parihala, Y. (2020). Merawat Damai Antar Umat Beragama Melalui Memori
Kolektif dan Identitas Kultural Masyarakat Maluku. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama,
3(1), 43-54. https://doi.org/10.15575/hanifiya.v3i1.8697

Mahdi, U. (2017). Komunikasi Antarbudaya Strategi Membangun Komunikasi Harmoni pada
Masyarakat Multikultural. Pustaka Pelajar.

Masfufah, P. D., & Aesthetika, N. M. (2024). Dialog Antarbudaya yang Harmonis di Indonesia.
Indonesian Culture and Religion Issues, 1(1 SE-Articles), 10.
https://doi.org/10.47134/diksima.v1i1.31

Milyane, T. M., Dewi, N. P. S., Yusanto, Y., Putra, A. E., Natasari, N., Meisyaroh, S., Nofiasari, W.,
Haerany, A., Fitriyah, N., Subandi, Y., Rakhman, C. U,, Framanik, N. A., Putri, D. M., Rizkia,
N. D., & Mustika, A. (2023). Komunikasi Antarbudaya. Widina Media Utama.

Muhtarom, D. A., Widiyanarti, T., Junistian, F., Karyana, Y. P, Saronta, S., & Baihaq, A. A. R.
(2024). Peran Komunikasi Antar Budaya dalam Meningkatkan Pemahaman dan Toleransi Antar

Bangsa.  Interaction ~ Communication — Studies  Journal, 1(3 ~ SE-Articles),  12.
https://doi.org/10.47134/interaction.v1i3.3289

Multikultural, D. M. (2024). Menggali Pontensi Gernerasi Z Sebagai Agen Perubahan.
Proceeding National Conference of Christian Education and Theology, 2(2), 133-142.

Naan, D. S. T. (2022). Problematika dan Solusi atas Prasangka Agama dan Etnik di Kalangan
Mahasiswa UIN SGD Bandung. Prodi S2 Studi Agama Agama UIN Sunan Gunung Djati.

Nafita Amelia Nur Hanifah. (2023). Interaksi Sosial Antarumat Beragama Di Kelurahan Kingking,
Tuban. Harmoni, 22(1), 187-207. https://doi.org/10.32488/harmoni.v1i22.604

Olawale, E. F., Hooi, Y. K., & Balakrishnan, K. S. (2024). ‘From divided past to cohesive future’: a
reflection on the reconciliatory mechanisms of (Yoruba) traditional approaches to conflict

resolution in Nigeria. African Identities.
https://doi.org/10.1080/14725843.2024.2323525

Pratama, M. 1. (2024). Komunikasi Antar Budaya Masyarakat Melayn Dengan Masyarakat
Tionghoa di Sumatera Selatan. 2(4), 612-616.

Ramadani, N., Widiyanarti, T., Fauziah, A., Salsabila, R. M., Firmansyah, 1., Pratiwi, A., & Sagita,
D. N. (2024). Menguraikan Tantangan yang disebabkan oleh Stereotip Budaya dalam
Komunikasi Antarbudaya . Interaction Communication Studies Journal, 1(3 SE-Articles), 16.
https://doi.org/10.47134/interaction.v1i3.3290

Sa’idah, Z. (2023). Komunikasi Antarbudaya: Pemabaman Dasar dan Teori. Jejak Pustaka. Satino,
Hermina Manihuruk, Marina Ery Setiawati, & Surahmad. (2024). Melestarikan Nilai- nilai
Kearifan Lokal Sebagai Wujud Bela Negara. IKRA-ITH HUMANIORA : Jurnal Sosial dan
Humaniora, 8(1), 248-266. https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v8i1.3512

Siregar, R. S., & Karni, A. (2024). Peran Pendidikan Multikultural dalam Membangun Toleransi di
Asia. Maunriduna: Journal of Islamic Studies, 5(1), 181-193.
https://doi.org/10.37274/mauriduna.v5i2.1174

Tanasescu, C. F. (2023). The role of symbolic communication in the vision of sociocultural
integration.  Univers  pedagogic, 80(4), 88-92. https://doi.org/10.52387/1811-
5470.2023.4.13

Utama, M., & Idris, A. (2025). Optimalisasi Perencanaan Tata Ruang Daerah Pinggiran Kota



https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3277
https://doi.org/10.15575/hanifiya.v3i1.8697
https://doi.org/10.47134/diksima.v1i1.31
https://doi.org/10.47134/interaction.v1i3.3289
https://doi.org/10.32488/harmoni.v1i22.604
https://doi.org/10.1080/14725843.2024.2323525
https://doi.org/10.47134/interaction.v1i3.3290
https://doi.org/10.37817/ikraith-humaniora.v8i1.3512
https://doi.org/10.37274/mauriduna.v5i2.1174

197
Strategi Komunikasi Antarbudaya ...

Palembang yang Berkelanjutan. Journal on Education Volume, 7(2), 254-273.
https://doi.org/10.24843/IMHU.2025.v14.i0

Weda, S., Rahman, F., Samad, I. A., Gunawan, F., & Fitriani, S. S. (2022). How Millennials Can
Promote Social Harmony through Intercultural Communication at Higher Education.
Randwick International of Social Science Journal, 3(1 SE-Articles), 231-243.
https://doi.org/10.47175/rissj.v3i1.398

Whitehouse, H., & Lanman, J. A. (2014). The Ties That Bind Us: Ritual, Fusion, and
Identification. Current Anthropology, 55(6), 674-695. https://doi.org/10.1086/678698

Widiyanarti, T., Rullah, A. D., Fitriyani, D., Silfa, F. R., Nurfajri, I., & Ayuningtyas, W. D. (2024).
Teknologi dan Komunikasi Antar Budaya: Peluang dan Tantangan di Dunia Digital. Interaction
Communication Studies Journal, 1(3 SE-Articles), 11.
https://doi.org/10.47134/interaction.v1i3.3372

Widiyanti, R., Widiyanarti, T., Riyandani, R. L., Khasanah, R. N., & Muaafi, R. (2024). Bahasa
Sebagai Alat Pemersatu Dalam Komunikasi Antar Budaya. Indonesian Culture and Religion
Issues, 1(4 SE-Articles), 9. https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.102

Wono, H., Bio Amos Mbaroputera, R. S., Herdono, I., & Safitri, B. A. (2021). Komunikasi
Antarbudaya pada Mahasiswa Perguruan Tinggi X (Studi pada Mahasiswa Angkatan 2017).
Calathu: Jurnal Ilmu Komunikast, 3(2 SE-Articles), 76-87.
https://doi.org/10.37715/calathu.v3i2.2195

Yuwafik, M. H.,, Fitri, D., Puji, A., & Gunawan, E. (2025). Strategi Komunikasi Multikultural
dalam Menanamkan Nilai Toleransi Beragama pada Santri di Pesantren Sunan Kalijago Malang.
Journal of Communication Research (JCR), 1(1), 40-50.a



https://doi.org/10.24843/JMHU.2025.v14.i0
https://doi.org/10.47175/rissj.v3i1.398
https://doi.org/10.1086/678698
https://doi.org/10.47134/interaction.v1i3.3372
https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.102
https://doi.org/10.37715/calathu.v3i2.2195

