
Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya  
e-ISSN: 2798-950X | ISSN : 2798-9518 

Vol. 5, No. 1, June 2025, pp. 35-46    

 

35 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

 

Penguatan Identitas Budaya Lokal Melalui Pelestarian Kesenian 

Gambang Kromong pada Sanggar Jali Putra di Jakarta 
  

Hudaepah 
Institut Seni Budaya Indonesia Bandung, Indonesia 

corresponding author e-mail: hudaepah.isbi212@gmail.com  

 

Article Info Abstract 

Gambang Kromong is a traditional Betawi art combining 

gamelan elements with Chinese musical instruments. 

Currently, this art faces a cultural shift, neglected by the 

younger generation as they favor western music to traditional 

one. The youth’s efforts highly contribute to the preserved 

existence of traditional arts, one of which is through the Jali 

Putra art studio. This study strengthens the local cultural 

identity and maintains the existence of the Gambang Kromong 

traditional art. This study aims to contribute to the progress of 

preserving local cultures and traditional arts. It employed an 

ethnographic method with a holistic approach. The data were 

collected by means of direct observation, in-depth interviews, 

documentation, and literature reviews. The findings showed 

that strengthening local cultural identity is a pivotal role for art 

studios as it preserves the cultural heritage for the younger 

generations. Through cultural education, the youth’s 

involvement in cultural festival activities appears to be an 

effective endeavour in preserving the Gambang Kromong 

traditional arts. Finally, this study expectedly advances the 

preservation of local culture, especially traditional arts. 

 

Keywords: 

Gambang Kromong; 

Local Culture; 

Preservation; 

Strengthening Culture. 

 

 

Article history: 

Received 

30 May 2025 

Revised  

29 June 2025 

Accepted 

7 July 2025 

Published  

24 July 2025 

 

Info Artikel Abstrak 

Gambang Kromong merupakan bentuk kesenian tradisional 

Betawi di Jakarta yang menggabungkan unsur gamelan 

dengan alat musik khas Tionghoa. Saat ini kesenian gambang 

kromong mengalami pergeseran budaya–tidak lagi diminati 

oleh generasi muda yang lebih menyukai musik bergenre barat 

dibandingkan kesenian tradisional. Upaya generasi muda 

sangat menentukan kelangsungan seni tradisional ini. Salah 

satunya terwujud melalui sanggar seni Jali Putra guna 

menguatkan identitas budaya lokal dan menjaga eksistensi 

kesenian tradisional gambang Kromong dari ambang 

kepunahan. Penelitian ini bertujuan untuk berkontribusi 

terhadap kemajuan pelestarian budaya lokal dan kesenian 

tradisional. Lebih lanjut, penelitian ini menggunakan metode 

etnografi dengan pendekatan holistik. Teknik pengambilan 

data pada penelitian ini meliputi observasi partisipan, 

 

Kata Kunci: 

Budaya lokal; 

Gambang Kromong;  

Pelestarian; 

Penguatan Identitas. 

 

https://jurnal.ut.ac.id/index.php/humaya_fhisip
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20210729542164326
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20210730140910841
https://jurnal.ut.ac.id/index.php/humaya_fhisip/issue/view/420
https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id
mailto:hudaepah.isbi212@gmail.com


 

36               Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.1) 2025, 35-46  

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

wawancara mendalam, dokumentasi, dan kajian pustaka. 

Hasil temuan menunjukkan bahwa penguatan identitas 

budaya lokal memiliki peran krusial pada sanggar seni, 

khususnya bagi generasi muda dalam melestarikan budaya 

lokal sebagai warisan budaya generasi sebelumnya. Melalui 

edukasi budaya, keterlibatan generasi muda dalam kegiatan 

festival budaya menjadi upaya optimal dalam melestarikan 

kesenian tradisional Gambang Kromong. Hasil penelitian ini 

diharapkan menjadi pedoman pelestarian budaya lokal, 

khususnya kesenian tradisional. 

Pendahuluan 

Di Tengah arus global dan modern saat ini, keberadaan budaya lokal yang ada di 

Indonesia mengalami ancaman kepunahan akibat kurangnya perhatian masyarakat. Hal ini 

disebabkan oleh rendahnya ketertarikan generasi muda terhadap budaya lokal. Budaya 

lokal merupakan salah satu identitas suatu masyarakat daerah yang menjadi aspek penting 

dalam kehidupan mereka, mengingat budaya lokal merupakan cerminan jati diri dan 

warisan leluhur nenek moyang terdahulu yang harus dilestarikan dan dijaga. Identitas 

sosial masyarakat lokal terbentuk dari proses interaksi yang terus berlangsung antara nilai 

budaya, tradisi, dan aktivitas sosial yang diwariskan dari generasi ke generasi. Proses ini 

menumbuhkan ikatan dan rasa solidaritas di antara anggota masyarakat. Dalam konteks 

budaya, identitas suatu masyarakat merupakan konsep yang kompleks, meliputi tidak 

hanya tradisi dan kegiatan keseharian, tetapi juga sistem kepercayaan yang memengaruhi 

cara pandang individu terhadap diri sendiri dan posisi mereka dalam kehidupan yang lebih 

luas (Fadila, 2024). 

Salah satu bagian dari budaya lokal adalah kesenian tradisional. Kesenian tradisional 

merupakan salah satu unsur penting dalam kebudayaan Indonesia yang perlu dijaga, 

dilestarikan, dan terus dikembangkan. Selain itu, kesenian ini juga sangat berharga dan  

patut dihargai oleh seluruh masyarakat karena mengandung nilai-nilai luhur dan budi 

pekerti yang dapat membentuk karakter kehidupan masyarakat ke arah yang lebih baik. 

Nilai-nilai tersebut secara tidak langsung mampu meningkatkan kualitas kemanusiaan 

melalui penerapannya dalam kehidupan sosial. Namun, di tengah arus globalisasi, 

kesenian tradisional menghadapi tantangan besar terutama dari generasi muda yang 

cenderung menganggapnya kuno, ketinggalan zaman, tidak menarik, kurang inovatif, 

membatasi kreativitas, monoton, hanya cocok untuk kalangan tua, dan tidak memiliki daya 

tarik kekinian (Wahab, 2018). 

Kesenian tradisional merupakan hal yang tak terpisahkan dalam kehidupan 

masyarakat di negara Indonesia, mengingat bahwa di Indonesia, kesenian tradisional 

merupakan bagian dari warisan leluhur dan kekayaan budaya. Kesenian dapat bertahan 

dan terus terpelihara keberadaannya jika masyarakat masih menggemarinya; namun 

demikian, kesenian tradisional saat ini dalam keadaan terkikis oleh perubahan kemajuan 

modernisasi, bahkan satu per satu kesenian tradisional sudah mulai punah. Banyak faktor 

yang memengaruhi terkikisnya kesenian tradisional ini, bukan hanya dari jumlah 

penggemar saja, namun dari perubahan sosial masyarakat (Ahimsa Putra, 2015). 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

Hudaepah  37 

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

Modernisasi dan arus globalisasi telah mendorong pergeseran nilai-nilai budaya lokal, 

termasuk di kalangan masyarakat Betawi di Jakarta. Budaya asing kini lebih populer dan 

mendominasi, sementara kesenian tradisional seperti Gambang Kromong mulai kurang 

diminati, terutama di kalangan generasi muda. Padahal, Gambang Kromong merupakan 

bagian penting dari identitas budaya masyarakat Betawi yang terbentuk dari proses sejarah 

panjang di wilayah Jakarta yang heterogen sejak masa penjajahan hingga kemerdekaan. 

Identitas budaya ini menjadi pondasi dalam membangun jati diri masyarakat sekaligus 

merepresentasikan kekayaan lokal yang harus dilestarikan (Arini, 2023). 

Di tengah arus budaya global, kesenian Gambang Kromong Jali Putra menjadi salah 

satu kesenian tradisional Betawi yang masih bertahan. Kesenian ini memegang peranan 

penting dalam merepresentasikan nilai-nilai budaya, kreativitas seniman, serta sejarah 

masyarakat Betawi. Sanggar Seni Jali Putra turut berperan aktif dalam pengembangan dan 

pelestarian budaya lokal melalui pertunjukan dan pembinaan seniman muda. Namun, 

eksistensi Gambang Kromong Jali Putra di Jakarta menghadapi tantangan besar karena 

semakin tergeser oleh budaya populer yang lebih diminati generasi muda. Tidak sedikit 

anak muda di Jakarta yang mulai asing, bahkan tidak mengenal kesenian ini sebagai bagian 

dari identitas budaya masyarakat (Sukotjo, 2021). 

Pada hakikatnya, kesenian tradisional akan bertahan selama terus dilakukan 

pengembangan dan pelestarian guna membangkitkan kembali minat generasi muda 

terhadap kesenian tradisional yang ada di Indonesia, khususnya kesenian Gambang 

Kromong Jali Putra (Suparno, 2018). Dengan latar belakang di atas, perlu dilakukan kajian 

mendalam tentang penguatan identitas budaya lokal melalui pelestarian kesenian 

Gambang Kromong pada Sanggar Seni Jali Putra di Jakarta. Kajian ini dapat membantu 

para seniman Gambang Kromong dalam mengembangkan kreativitas, ide, dan gagasan 

dalam kesenian tradisional Gambang kromong.  

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini berfokus pada penguatan identitas budaya lokal melalui pelestarian 

kesenian Gambang Kromong Jali Putra di Jakarta dengan menggunakan metode etnografi 

yang diintegrasikan dengan pendekatan holistik. Proses kajian etnografi ini dilakukan 

selama kurang lebih satu tahun melalui proses observasi partisipatif dengan para seniman 

yang ada di Sanggar Seni Jali Putra, wawancara mendalam, dokumentasi, dan catatan 

lapangan. Etnografi, menurut Creswell (2017), merupakan salah satu bentuk strategi dalam 

penelitian sosial yang melibatkan peneliti secara langsung dalam mengkaji suatu kelompok 

budaya secara alami selama waktu tertentu guna mendapatkan data penelitian. 

Pengumpulan data ini dapat dilakukan melalui observasi dan wawancara. Menurut 

Ahimsa (2014), etnografi adalah sebuah pendekatan yang menitikberatkan pada suatu 

fenomena sosial dan budaya tertentu yang umumnya muncul dalam konteks peristiwa 

sosial tertentu, seperti fenomena politik, kekerabatan, organisasi sosial, agama, ataupun 

yang lainya, dengan tujuan untuk menjelaskan fenomena tersebut. Penjelasan atas 

fenomena ini dapat dilakukan dengan cara menghubungkannya dengan fenomena lainnya, 

sehingga terlihat representasi dari fenomena penelitian tersebut (Ahimsa Putra, 2014). 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

38               Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.1) 2025, 35-46  

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

Penelitian ini juga menggunakan pendekatan holistik dalam menelisik suatu 

kebudayaan masyarakat tertentu. Menurut Koentjaraningrat (2009), pendekatan holistik 

adalah suatu perspektif yang melihat budaya sebagai sebuah integrasi antar kebudayaan 

yang utuh dan komprehensif, bukan hanya bagian-bagian terpisah dalam sebuah 

kebudayaan. Dengan kata lain, mempelajari suatu budaya seyogianya memperhatikan dan 

mempelajari juga semua aspek kehidupan masyarakatnya, seperti aspek ekonomi, politik, 

sistem sosial, kepercayaan, kesenian, dan bahasa. Hal ini dilakukan untuk memahami 

makna dan fungsi budaya dalam kehidupan masyarakat. Dalam penelitian ini, teknik 

pengumpulan data yang digunakan adalah observasi partisipatif, wawancara mendalam, 

dan dokumentasi. Wawancara mendalam dilakukan terhadap para seniman yang ada di 

sanggar Seni Jali Putra di Jakarta. Kajian pustaka dikedepankan guna mendapatkan data 

yang maksimal. Hasil dari pengumpulan data tersebut kemudian dijadikan sebagai bahan 

kajian dalam menganalisis hasil penelitian.  

 

Hasil dan Pembahasan  

Gambang Kromong di Jakarta  

Masyarakat Betawi yang telah lama menetap di Jakarta memiliki budaya, tradisi, dan 

gaya hidup yang khas dan berbeda. Sebagian besar masyarakat Betawi beragama Islam, 

kecuali kelompok Cina Benteng yang merupakan keturunan campuran antara orang Betawi 

dan orang Tionghoa. Dalam komunitas Betawi, kesenian  yang sangat dikenal dan digemari 

adalah Gambang Kromong. Secara etimologis, istilah Gambang Kromong berasal dari nama 

dua alat musik utama yang digunakan, yaitu Gambang dan Kromong. Sebuah ansambel 

Gambang Kromong terdiri dari berbagai alat musik, seperti Gambang, Kromong, Sukong, 

Tehyan, Kongahyan, Basing atau suling, Ningnong, Jutao, Kecrek, Kempul, dan Gong. 

Musik Gambang Kromong sudah dikenal sejak tahun 1880, ketika Bek Teng Tjoe, seorang 

kepala kampung pada masa itu, menampilkan musik ini sebagai bagian dari acara 

penyambutan tamu (Soekotjo, 2012). 

Di tengah masyarakat Betawi yang tinggal di Jakarta, ada sebagian masyarakat 

Tionghoa; mereka tinggal berdampingan dalam menjalankan kehidupan sehari-harinya. 

Begitupun dalam hal berkesenian. Sebagai kelompok etnis yang kaya akan budaya yang 

unik dan khas, masyarakat Tionghoa yang menetap di Batavia selalu merindukan seni 

tradisional mereka, terutama musiknya. Maka, tidak mengherankan apabila pada 

masyarakat Cina yang ada di Batavia juga berkembang musiknya yang dikenal dengan 

musik Gambang Kromong. Musik ini adalah proses akulturasi dari kebudayaan Cina dan 

Betawi. Kesenian Gambang Kromong biasanya membawakan lagu-lagu tradisional Betawi, 

contohnya lagu jali-jali dan kicir-kicir yang merupakan lagu khas Batavia (Soedarsono, 

2010). 

Gambang Kromong adalah jenis orkes yang menggabungkan gamelan dengan 

instrumen musik Tionghoa, seperti sukong, tehyan, dan kongahyan. Nama Gambang 

Kromong diambil dari dua alat perkusi utama, yaitu gambang dan kromong. Awal mula 

terbentuknya Gambang Kromong terkait dengan seorang pemimpin komunitas Tionghoa 

yang diangkat oleh Belanda, yaitu Nie Hoe Kong, yang menjabat sebagai Kapiten Cina. 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

Hudaepah  39 

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

Musik Gambang Kromong merupakan hasil perpaduan budaya Tionghoa dan budaya asli 

Betawi; sehingga, musik ini melingkupi unsur Tionghoa melalui alat musik seperti 

kongahyan, tehyan, dan sukong, sedangkan alat musik tradisional pribumi yang digunakan 

meliputi gambang, kromong, kemor, kecrek, gendang kempul, dan gong (Soedarsono, 

2010). 

Gambang Kromong adalah jenis kesenian yang menggabungkan alat musik Gambang 

dan Kromong. Instrumen alat musik Gambang berbentuk instrumen pukul dengan bilahan-

bilahan yang dibuat dari kayu yang berjumlah 18 buah. Musik dalam pertunjukan 

Gambang ini memiliki ansambel Bali, Jawa, Sunda yang memiliki tangga nada slendro atau 

pelog lainnya. Hal ini berbeda dengan Gambang Kromong yang mempunyai tangga nada 

khas Cina. Sementara itu, Kromong merupakan instrumen pukul yang memiliki bentuk 

seperti bonang Jawa, reyong Bali, atau talempong Minangkabau. Jumlah gong berpencu 

berukuran kecil yang berjumlah sepuluh dan diatur dalam dua deret. Gambang dan 

Kromong dimainkan oleh seniman dengan duduk di atas kursi (Soedarsono, 2010). 

Gambang kromong adalah musik tradisional yang merupakan hasil perpaduan antara 

budaya Tionghoa dan budaya lokal di Jakarta, yang dikenal sebagai akulturasi budaya. Hal 

ini terlihat dari kesenian gambang kromong yang mengandung unsur Cina karena 

menggunakan alat musik tradisional Cina, seperti konghayan, tehyan, dan sukong. 

Sedangkan alat musik yang khas dari budaya pribumi meliputi gambang, kromong, kemor, 

kecrek, gendang kempul, dan gong (Hudaepah, 2018). 

 

 

Gambar 1. Alat Musik Gambang Kromong di Perkampungan Budaya Betawi Setu Babakan 

Sumber: Dokumentasi Penelitian, 2024 

Jenis instrumen alat musik kecrek merupakan dua lempengan besi yang dimainkan 

dengan cara dipukul menggunakan alat pemukul dari besi. Para seniman yang 

memainkannya juga duduk di atas kursi. Instrumen alat musik ningnong merupakan dua 

buah piringan logam yang dikaitkan pada kerangka, yang dipukul menggunakan alat 

pukul kayu. Instrumen ningnong sudah jarang ditemukan di Jakarta pada era modern ini. 

Kempul dan gong, sebagai instrumen kolotomik, digunakan mirip dengan ansambel 

gamelan Jawa, Bali, dan Sunda. Instrumen alat musik gesek yang berjumlah tiga buah, 

bentuknya hampir sama satu dengan yang lainnya, hanya ukuran yang berbeda. 

Kongahyan adalah instrumen alat musik yang paling kecil, tehyan berukuran sedang, 

sementara sukong berukuran besar. Instrumen gendang berjumlah dua buah: satu 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

40               Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.1) 2025, 35-46  

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

berukuran kecil dan lainnya berukuran besar. Keduanya mirip dengan gendang Sunda. 

Basing atau suling memiliki enam lubang yang dimainkan dalam posisi horizontal. 

Instrumen Juato berbentuk seperti terompet berlubang tujuh. Instrumen ini sangat penting 

dalam ansambel Gambang Kromong. Pada era sekarang, Juanto sangat sulit ditemukan, 

sehingga digantikan oleh saxophone (Risma, 2019). 

Dalam pementasan Gambang Kromong, jenis tangga nada yang digunakan adalah 

tangga nada pentatonik khas Tiongkok, yang sering disebut sebagai selendro Cina atau 

selendro mandalungan. Selain instrumen Gambang Kromong, pertunjukan ini juga 

menggunakan berbagai alat musik gamelan, seperti gong, gendang, suling, dan kecrek. 

Instrumen musik khas Tiongkok, seperti sukong, tehyan, dan kongahyan, turut digunakan 

sebagai pengisi melodi. Biasanya, lagu-lagu dibawakan oleh penyanyi pria dan wanita. 

Repertoar lagu yang dibawakan umumnya berasal dari lagu-lagu klasik Betawi, seperti Mas 

Nona, Gula Ganting, Semar Gunem, Tanjung Burung, dan Mawar Tumpah (Risma, 2019). 

Seiring dengan perkembangannya, musik Gambang Kromong Betawi terbagi menjadi 

dua jenis, yaitu Gambang Kromong versi asli dan versi kombinasi. Versi asli tetap 

mempertahankan penggunaan instrumen-instrumen tradisional, sementara versi 

kombinasi telah mengintegrasikan alat-alat musik Barat. Beberapa instrumen Barat yang 

ditambahkan meliputi gitar, bass listrik, keyboard, saksofon, biola, dan terompet. Pengaruh 

instrumen barat pada musik gambang kromong modern dominan dalam seni 

pertunjukannya yang dapat dilihat dari sistem nada pentatonis (Firmansyah, 2020). 

Penguatan Identitas Budaya Lokal melalui Pelestarian Kesenian Gambang Kromong Jali 

Putra 

Kesenian yang telah lama berkembang dan dikenal dalam kehidupan masyarakat 

umumnya disebut sebagai kesenian tradisional. Kesenian tersebut telah ada sejak zaman 

dahulu dan diwariskan secara turun-temurun kepada generasi penerus hingga kini. 

Kesenian tradisional, khususnya dalam bentuk seni pertunjukan, memiliki peran yang 

sangat penting dalam kehidupan masyarakat karena tetap hidup dan berkembang di 

tengah-tengah mereka. Hal itu terlihat dalam dua segi, yaitu daya jangkau penyebaran dan 

fungsi sosialnya. Menurut Kayam (Sujarno, 2003), penyebaran seni tradisional memiliki 

wilayah jangkauan yang meliputi seluruh lapisan masyarakat. Daya tarik seni tradisional 

terletak pada perannya sebagai penggerak dan penjaga solidaritas di tengah masyarakat 

lokal yang berkontribusi dalam upaya pelestarian budaya lokal yang terus berkembang. 

Salah satu kelompok musik yang tetap ingin mempertahankan kesenian tradisional 

adalah kelompok musik Gambang Kromong Jali Putra yang ada di Jakarta. Sanggar Seni 

Jali putra ini tergabung dalam perkumpulan musik tradisional yang ada di perkampungan 

budaya Betawi Setu Babakan, Jakarta Selatan. Dari sejarahnya, Sanggar Seni Jali Putra ini 

sudah berdiri sejak lama. Pada awalnya, Sanggar Seni Gambang Kromong Jali Putra ini 

dipimpin oleh Babe Rojali pada tahun 1970-an. Saat itu, kesenian ini bernama Gambang 

Rancag; seiring dengan perkembangan zaman, Gambang Rancag ini menjadi Gambang 

Kromong yang kemudian diteruskan oleh anak Babe Rojali, yaitu Firman (34 tahun), 

Burhan (45 tahun), dan Jafar (60 tahun). Sejak tahun 1990-an, Sanggar Seni Jali Putra ini 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

Hudaepah  41 

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

dikelola oleh anak Babe Rojali dan Bang Jafar. Pada tahun 2000-an hingga sekarang, Sanggar 

Seni Jali Putra ini dipimpin oleh Bang Burhan, yang beralamat di Pasar Rebo Jakarta Timur.  

 

 

Gambar 2. Pengurus Sanggar Seni Jali Putra, Jakarta Selatan 

Sumber: Dokumentasi Penelitian, 2024 

Kehidupan masyarakat di wilayah Pasar Rebo, Jakarta Timur, khususnya di sekitar 

Sanggar Seni Jali Putra pada tahun 1960 hingga 1980-an, didominasi oleh profesi petani. 

Saat itu, lahan sawah dan ladang masih cukup luas; sehingga, sebagian besar masyarakat 

memilih bertani sebagai mata pencaharian utama. Sementara itu, minat terhadap bidang 

kesenian sangat minim. Masyarakat di daerah tersebut umumnya tidak bercita-cita menjadi 

seniman, sehingga hanya keluarga Babe Rojali, pendiri Sanggar Seni Jali Putra Gambang 

Kromong, yang melestarikan kesenian ini. Pada awal berdirinya, Sanggar Seni Jali Putra 

hanya beranggotakan lima hingga enam orang. Meskipun jumlahnya terbatas, hal itu tidak 

menyurutkan semangat mereka untuk terus berkesenian. Justru dengan anggota yang 

sedikit, Sanggar Seni Jali Putra tetap aktif menampilkan Gambang Kromong dari panggung 

kampung ke kampung, hingga lambat laun berkembang dan dikenal masyarakat luas.  

Seiring berjalannya waktu, kesenian Gambang Kromong yang dikelola oleh Sanggar 

Seni Jali Putra terus berkembang di tengah masyarakat Betawi. Pertunjukannya pun 

disesuaikan dengan permintaan dan selera masyarakat setempat. Sebagai sebuah produk 

karya musik tradisional, Gambang Kromong memiliki konsep khusus dalam proses 

penciptaannya yang tidak terlepas dari nilai-nilai filosofis masyarakat etnis Betawi. Setiap 

kelompok etnis dalam kehidupannya membentuk gaya seni yang khas sebagai bagian dari 

identitas budaya mereka. Dalam hal ini, kesenian Gambang Kromong lahir dari proses 

akulturasi antara kebudayaan Cina dan Betawi yang berinteraksi dan berpadu hingga 

melahirkan bentuk kesenian baru yang kaya makna dan nilai budaya (Soekotjo, 2021). 

Perpindahan penduduk atau arus urbanisasi menjadi salah satu faktor utama dalam 

masuknya etnis lain ke wilayah Sanggar Seni Jali Putra. Datangnya etnis lain ke wilayah 

tersebut menjadi salah satu faktor berkembangnya kesenian Gambang Kromong, 

mengingat banyak dari suku lain yang ada di wilayah Sanggar Seni Gambang Kromong Jali 

putra tersebut memiliki ketertarikan belajar kesenian Gambang Kromong.  

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

42               Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.1) 2025, 35-46  

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

Pada era globalisasi dewasa ini, upaya-upaya untuk membangkitkan kembali 

pemberdayaan, pelestarian, dan pengembangan budaya lokal mulai muncul kembali; salah 

satunya berasal dari peran lembaga maupun sanggar seni. Proses pelestarian budaya lokal 

menggunakan nilai-nilai kearifan lokal guna menjawab tantangan modernisasi yang 

digunakan untuk merekatkan sekaligus memperkokoh identitas bangsa dan identitas 

masyarakat lokal (Akhmad, 2023). Penguatan budaya lokal kesenian tradisional Gambang 

Kromong yang dimiliki oleh Sanggar Seni Jali Putra berperan sebagai langkah dalam 

pelestarian budaya yang ada dalam masyarakat Betawi. Kesenian tradisional merupakan 

bagian integrasi dari warisan budaya masyarakat Betawi yang mempunyai nilai-nilai 

kearifan lokal dan sejarah terbentuknya masyarakat Betawi. Semenjak Sanggar Seni Jali 

Putra dipimpin oleh Bang Burhan, terdapat lebih dari seratus orang yang bergabung dalam 

komunitas sanggar seni tersebut. Sanggar Seni Jali putra terbuka untuk siapa saja yang mau 

belajar kesenian Gambang Kromong. Kegiatan yang sering dilakukan di sanggar seni 

tersebut meliputi pelatihan kesenian Gambang Kromong. Latihan Gambang Kromong 

terbagi menjadi dua kelompok, yaitu grup remaja dan anak-anak. Salah satu kegiatan yang 

dilakukan oleh Sanggar Seni Jali Putra adalah menerima jobs panggilan acara-acara 

pernikahan, khitanan, dan acara-acara pemerintahan.  

Hal yang dilakukan oleh Sanggar Seni Jali Putra dalam melestarikan kesenian 

Gambang Kromong adalah dengan proses melatih para generasi muda yang ada di 

lingkungan tempat tinggal Bang Burhan, yaitu wilayah Pasar Rebo, Jakarta Timur. Setelah 

mengidentifikasi para anggota Sanggar Seni Jali Putra, para seniman memperkenalkan dan 

menjelaskan tentang metode-metode pelatihan kesenian Gambang Kromong kepada 

anggota yang tergabung dalam sanggar seni. Para seniman di Sanggar Seni Jali Putra 

memberikan dorongan, bekal keterampilan dasar, serta membangun komitmen untuk 

memahami dan mendalami kesenian Gambang Kromong. Selama melakukan pelatihan 

gambang kromong di Sanggar Seni Jali Putra ini, para anggota sanggar seni diperkenalkan 

terhadap berbagai aspek dalam kesenian Gambang Kromong. 

Dalam pertunjukannya, kelompok musik Sanggar Seni Jali Putra mengarah ke pola 

hidup masyarakat modern. Masyarakat pendukung yang dipengaruhi oleh beragam musik 

hiburan membawa dampak terhadap perkembangan musik Gambang Kromong. Untuk 

memenuhi tuntutan para pendukung tersebut, musik Gambang Kromong harus 

menyesuaikan diri dengan dinamika masyarakat. Musik Gambang Kromong Betawi asli 

menggunakan sistem nada pentatonis (lima nada) dan kalimat-kalimat syair lagu dalam 

bentuk pantun. Pola musik seperti ini merupakan ciri khas musik Gambang Kromong asli 

yang sudah berlangsung lama secara turun temurun. 

Penguatan kesadaran akan punahnya kesenian tradisional Gambang kromong 

terhadap generasi muda yang ada di masyarakat Betawi merupakan salah satu hal yang 

sangat penting dalam penguatan identitas budaya lokal dalam mengembangkan kreativitas 

terhadap kesenian tradisional Gambang Kromong. Hal ini dilakukan untuk meningkatkan 

pemahaman dan penghargaan masyarakat Betawi terhadap budayanya, sehingga generasi 

muda merasa memiliki rasa identitas yang kuat terhadap budaya lokal.  

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

Hudaepah  43 

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

Proses pelestarian budaya lokal kesenian Gambang Kromong untuk penguatan 

identitas masyarakat Betawi pada Sanggar Seni Jali Putra dilakukan melalui program 

edukasi budaya terhadap generasi muda, yaitu penguatan kesadaran terhadap identitas 

budaya lokal kesenian Gambang Kromong  di kalangan komunitas Sanggar Seni Jali Putra. 

Para generasi muda di sanggar seni diajarkan tentang sejarah, nilai-nilai kearifan lokal, 

tradisi dan praktik memainkan kesenian Gambang Kromong. Mereka memahami 

pentingnya warisan budaya yang telah diwariskan dari generasi ke generasi, dan 

bagaimana kesenian tradisional ini membentuk identitas mereka (Bagus Brata, 2016). Para 

anggota Sanggar Seni Jali putra didorong untuk aktif dalam kegiatan festival budaya, 

upacara adat, dan kegiatan sanggar seni, yakni memainkan alat musik tradisional Gambang 

Kromong. 

Dengan partisipasi generasi muda yang tergabung dalam kegiatan Sanggar Seni Jali 

Putra, terutama kesenian Gambang Kromong Jali Putra, para generasi muda terlibat dalam 

melestarikan dan mengembangkan budaya lokal dan identitas masyarakatnya. Partisipasi 

generasi muda yang tergabung dalam kegiatan sanggar seni tersebut bertujuan untuk 

berbagi pengetahuan tentang kesenian Gambang Kromong terhadap generasi muda 

lainnya. Kebudayaan dalam masyarakat terbangun melalui proses belajar dan tercipta dari 

hubungan yang saling menguntungkan. Menurut Poerwanto (2008), kebudayaan adalah 

pola perilaku yang diperoleh melalui pembelajaran dan diwariskan kepada generasi 

selanjutnya. Terdapat tiga proses penting dalam pembelajaran ini yang berkaitan dengan 

manusia sebagai makhluk biologis dan anggota dalam sistem sosial. Ketiga proses tersebut 

meliputi proses internalisasi, proses sosialisasi, dan proses enkulturasi. Ketiga proses 

belajar budaya ini dimiliki oleh setiap individu yang ada di masyarakat. 

Dalam mengatur hubungan antara satu masyarakat dengan masyarakat lainnya, 

terdapat seperangkat kebudayaan yang dinamakan sebagai struktur normatif atau 

petunjuk hidup yang bermakna bahwa kebudayaan merupakan suatu garis pokok tentang 

perilaku anggota masyarakat yang menetapkan kunci utama tentang apa yang seharusnya 

dilakukan dan apa yang seharusnya dilarang dalam masyarakat (Johnsen, 2019). Penguatan 

identitas budaya lokal melalui pelestarian kesenian Gambang Kromong yang dilakukan 

oleh Sanggar Seni Jali Putra dilakukan dengan optimal agar hasilnya dapat menjadi bahan 

pembelajaran maupun bahan pengetahuan bagi para seniman lainnya dalam 

mengembangkan kreativitas kesenian tradisional agar tidak punah.  

Guna memperkuat kesadaran para generasi muda terhadap budaya lokal kesenian 

tradisional Gambang Kromong, para pemuda yang tergabung dalam sanggar seni 

diberikan pelatihan tentang pentingnya menggabungkan kreativitas dengan dunia digital, 

mengingat saat ini dunia digital sudah menguasai para generasi muda. Festival-festival 

budaya yang diselenggarakan oleh masyarakat Betawi maupun pemerintah daerah 

setempat dapat mencerminkan warisan budaya lokal, seperti lirik lagu yang menggunakan 

lagu-lagu daerah yang popular di kalangan masyarakat Betawi, misalnya lagu jali-jali dan 

lain-lainnya. Penggunaan lagu-lagu daerah popular yang memiliki nilai-nilai kearifan lokal 

dan estetika dapat meningkatkan ketertarikan generasi muda. Penggunaan lirik-lirik lagu 

daerah dalam kegiatan festival-festival kebudayaan membantu mempopulerkan kesenian 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

44               Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.1) 2025, 35-46  

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

Gambang Kromong di kalangan masyarakat Betawi dan  masyarakat lainnya yang ada di 

daerah Jakarta. 

Peran pemerintah dalam melestarikan budaya lokal kesenian Gambang Kromong 

sangat dinantikan oleh para seniman Gambang Kromong Jali Putra maupun masyarakat 

sekitar. Ketika pemerintah menyediakan wadah dalam pementasan kesenian Gambang 

Kromong, hal ini menjadi motivasi bagi para seniman Gambang Kromong Jali Putra dalam 

menyebarkan warisan budaya lokal kesenian Gambang Kromong. Masyarakat akan datang 

menghadiri festival budaya Betawi dengan rasa cintanya terhadap budaya sendiri. 

Masyarakat lokal dan masyarakat lain di sekitar Jakarta yang menghadiri festival budaya 

memiliki kesempatan untuk mencintai kesenian tradisional Gambang Kromong. Hal ini 

dapat meningkatkan minat masyarakat dalam mengenal budaya lokal dan dapat 

membantu ikatan emosional antara seniman Gambang Kromong dan masyarakat yang ada 

di Jakarta (Marisa, 2016). 

Penguatan kesadaran budaya terhadap identitas masyarakat lokal memiliki dampak 

positif bagi pelestarian budaya lokal kesenian Gambang Kromong. Para seniman dan 

generasi muda yang tergabung dalam Sanggar Seni Jali Putra menjadi lebih terhubung 

dengan budaya mereka; para generasi muda ini merasa terlibat dalam pelestarian budaya, 

dan merayakan identitas mereka sebagai bagian dari masyarakat Betawi. Kegiatan-kegiatan 

kesenian Gambang Kromong dapat memperkuat rasa identitas dan harga diri masyarakat 

Betawi. Mereka merasa memiliki dan mencintai budayanya (Indrawati, 2024). 

 

Kesimpulan  

Kesenian Gambang Kromong merupakan kesenian musik tradisional Betawi yang 

menggabungkan unsur-unsur budaya Tionghoa dan Betawi, sehingga menjadi simbol 

keragaman budaya yang khas di wilayah Jakarta. Pelestarian kesenian Gambang Kromong 

yang dilakukan oleh Sanggar Seni Jali Putra ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

hiburan, tetapi juga sebagai media penguatan identitas budaya lokal yang harus terus 

dipertahankan agar tidak terlupakan. Melalui pelestarian Gambang Kromong Jali Putra, 

masyarakat diharapkan dapat lebih mengenal dan mencintai warisan budaya lokal, 

sekaligus memperkuat rasa kebangsaan dan kebanggaan akan kekayaan budaya Betawi. 

Pelestarian kesenian Gambang Kromong yang ada di Jakarta sangat berperan penting 

dalam penguatan identitas budaya lokal masyarakat Betawi. Melalui upaya pelestarian 

yang dilakukan oleh Sanggar Seni Jali Putra ini, nilai-nilai budaya tradisional dapat terus 

dipertahankan dan dapat diwariskan kepada generasi muda yang ada di Jakarta. Sehingga, 

para generasi muda dapat mencintai budayanya dengan mengimplementasikan nilai-nilai 

kearifan lokal dalam kehidupan sehari-hari.  

Penguatan identitas budaya lokal melalui pelestarian kesenian Gambang Kromong 

pada Sanggar Seni Jali Putra memberikan dampak positif bagi generasi muda yang ada 

pada masyarakat Betawi. Dalam serangkaian kegiatan yang dilakukan, kesenian Gambang 

Kromong Jali putra ini mempunyai tujuan khusus untuk melestarikan dan merawat budaya 

lokal yang diturunkan turun temurun dari kakek buyutnya. Tujuan tersebut menjadi 

pedoman utama yang diterapkan oleh pemilik sanggar, agar kesenian Gambang Kromong 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

Hudaepah  45 

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

tidak punah dan menjadi penguat identitas bagi masyarakat Betawi. Sanggar Seni Jali Putra, 

dalam proses pelestarian kesenian Gambang Kromong, selalu melakukannya dengan 

optimal, dengan melibatkan para generasi muda dengan tujuan meningkatkan rasa cinta 

dan ketertarikan mereka terhadap budaya lokal dan mengembangkan kesenian tradisional. 
 

Daftar Pustaka 

Ahimsa Putra, H. S. (2014). Teori, Etnografi, dan Refleksi. Kanisius. 

Ahimsa Putra, H. S. (2015). Seni tradisi, Jati Diri, dan Strategi Kebudayaan. Jurnal Ilmu Sosial 

Mamangan, 2(1). 

Akhmad, M. D. (2023). Penguatan Identitas Budaya melalui Pelestarian dan Pengembangan 

Industri Tenun Masyarakat Muna di Desa Masalili Kabupaten Muna. Jurnal Harmoni, 

1(2). 

Arini, A. A. D. (2023). Strategi Kelompok Musik Gambang Kromong dalam Menghadapi 

Perubahan Sosial: Studi Kasus Gambang Kromong Sanggar Margasari. Saskara, 3(2), 

17–34. 

Bagus Brata, I. (2016). Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Bangsa. Jurnal Bakti 

Saraswati, 5(1). 

Creswell, J. W. (2017). Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed. Pustaka 

Pelajar. 

Fadila, F., dkk. (2024). Dinamika Identitas Budaya dalam Era Globalisasi: Tantangan dan 

Kesempatan Media Sosial terhadap Budaya Masyarakat Lokal. Jurnal Intelek dan 

Cendikiawan, 1(3). 

Firmansyah, I. (2020). Gaya Liao Kongahyan pada Lagu dalam Gambang Kromong “Pobin 

Kong Jilok.” Seni Nasional Cikini, 6(1). 

Hudaepah. (2018). Revitalisasi Kearifan Lokal Seni Budaya Gambang Kromong pada 

Masyarakat Betawi. Prosiding ISBI. 

Indrawati, M. D. (2024). Memahami Warisan Budaya dan Identitas Lokal di Indonesia. 

Jurnal Penelitian dan Pendidikan IPS (JPPI), 18(1), 77–85. 

Johnsen, dkk. (2019). Penguatan Budaya sebagai Penunjang Pembangunan Wilayah. Jurnal 

JISIP, 8(4). 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta. 

Marisa, R. H. (2016). Sejarah dan Enkulturasi Musik Gambang Kromong di Perkampungan 

Budaya Betawi. Jurnal Seni Musik Unesa, 5(1). 

Poerwanto. (2008). Kebudayaan dan Lingkungan dalam Perspektif Antropologi. Pustaka Pelajar. 

Risma, S. (2019). Gambang Kromong sebagai Identitas Orang Cina Benteng. Jurnal Desain, 

6(2). 

Soedarsono. (2010). Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi. Gadjah Mada University 

Press. 

Soekotjo. (2012). Musik Gambang Kromong dalam Masyarakat Betawi di Jakarta. Selonding, 

1(1). 

Soekotjo. (2021). Dinamika Perkembangan Musik Gambang Kromong Betawi. Selonding, 

17(1). 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


 

46               Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.1) 2025, 35-46  

 

 

         https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501                             Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id 

  

Sujarno. (2003). Seni Pertunjukan Tradisional: Nilai Fungsi dan Tantangannya. Kementerian 

Kebudayaan dan Pariwisata. 

Suparno, D. (2018). Mempertahankan Eksistensi Budaya Lokal Nusantara di Tengah Arus 

Globalisasi melalui Pelestarian Tradisi Gawai Dayak Sintang. Pekan, 3(1). 

Wahab, A. (2018). Eksistensi Kesenian Tradisional antara Hidup dan Mati. WordPress. 

 

https://doi.org/10.33830/humaya.v5i1.12501
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

