e-ISSN: 2798-950X | ISSN : 2798-9518

Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya W
Vol. 5, No. 2, December 2025, pp. 132-148

Pola Interaksi Sosial Komunitas Syiah di Jawa Timur:
Analisis Teori Stigma dan Dramaturgi

Ummu Iffah*, Ahmad Fauzan

Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah, UIN Sayyid Ali Rahmatullah, Tulungagung
*corresponding author e-mail: faummu@yahoo.com

Article Info

Keywords:
Dramaturgy;

East Java;
Interaction Patterns;
Shia.

Article history:
Submitted

July 26, 2025
Revised
January 16, 2026
Accepted
January 19, 2026

Abstract

The background to this research is the widespread violence against the
Shia community in East Java and the perception that Shiaism is a
tagiyah religion, making it difficult to separate from lies. This study
aims to uncover the social interaction patterns of the Shia community
in East Java through a qualitative case study approach. Data were
collected  through  in-depth  interviews, observation, and
documentation in four areas in East Java: Surabaya, Bangil, Malang,
and Kediri, involving Shia leaders, congregations, and local
communities surrounding Shia institutions. The data were analyzed
to examine the social interaction patterns of the Shia community in
East Java using stigma theory, complemented by Erving Goffman’s
dramaturgy theory. This study found three patterns of social
interaction between the Shia and Sunni communities: closed, semi-
open, and open, depending on the level of tolerance of the communities
they encounter. The positive impacts include strengthening internal
solidarity, developing individual capacity, and increasing social
participation, while externally these patterns support the
sustainability of the Shia community amid complex social dynamics.
The negative impact is seen in the closed interaction mode, where
limited open communication allows the “heresy” stigma to persist
because intolerant communities continue to rely on references from
anti-Shia groups. This fact indicates the need for appreciation and
openness in society to accept the diversity and complexity of religion
in Indonesia.

Info Artikel

Kata Kunci:
Dramaturgy;
Jawa Timur;
Pola Interaksi;
Syiah.

Abstrak

Latar belakang penelitian ini adalah kekerasan yang meluas
terhadap komunitas Syiah di Jawa Timur serta persepsi bahwa
Syiah adalah agama taqgiyah sehingga sulit dipisahkan dari
kebohongan. Studi ini bertujuan mengungkap pola interaksi
sosial komunitas Syiah di Jawa Timur melalui penelitian
kualitatif dengan pendekatan studi kasus. Data dikumpulkan
melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi di
empat daerah, yaitu Surabaya, Bangil, Malang, dan Kediri,
dengan informan tokoh Syiah, jemaat, serta masyarakat sekitar
lembaga Syiah. Data yang diperoleh dianalisis untuk meneliti
pola interaksi sosial komunitas Syiah dengan menggunakan

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 8 Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://jurnal.ut.ac.id/index.php/humaya_fhisip
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20210729542164326
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20210730140910841
https://jurnal.ut.ac.id/index.php/humaya_fhisip/issue/view/469
https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id
mailto:faummu@yahoo.com

Ummu Iffah, Ahmad Fauzan 133

teori stigma yang dilengkapi teori dramaturgi Erving Goffman.
Hasil penelitian menemukan tiga pola interaksi sosial antara
komunitas Syiah dan Sunni, yaitu tertutup, semiterbuka, dan
terbuka, bergantung pada tingkat toleransi komunitas yang
mereka temui. Dampak positif pola interaksi ini meliputi
penguatan solidaritas internal, pengembangan kapasitas
individu, peningkatan partisipasi sosial, serta mendukung
keberlanjutan komunitas Syiah di tengah dinamika sosial yang
kompleks. Dampak negatif terlihat pada mode interaksi
tertutup karena kurangnya komunikasi terbuka membuat
stigma “sesat” tetap melekat, terutama ketika komunitas
intoleran terus merujuk informasi Syiah dari kelompok anti-
Syiah. Fakta ini mengindikasikan pentingnya apresiasi dan
keterbukaan masyarakat untuk menerima keragaman dan
kompleksitas keberagamaan di Indonesia.

Pendahuluan

Komunitas Syiah bukanlah pendatang baru di Indonesia. Kehadiran Syiah di
Indonesia diyakini oleh sebagaian sejarawan pada masa awal kedatangan Islam ke
Indonesia. Walaupun begitu pada masa Orde Baru, pemeluk Syiah tidak leluasa
melaksanakan ajarannya. Mereka harus menyembunyikan identitasnya agar terhindar dari
tekanan pemerintah. Dengan dalih menjaga stabilitas negara dan mengantisipasi
merembesnya pengaruh revolusi Iran ke Indonesia, Pemerintah menggandeng Maijlis
Ulama Indonesia (MUI) dan Departemen Agama (Depag) untuk mengawasi aktivitas
dakwah Syiah pada waktu itu (Afdillah, 2016). Pada tahun 1983 dan 1984 secara berurutan
menerbitkan surat edaran imbauan kepada seluruh umat Islam Indonesia supaya berhati-
hati terhadap keberadaan dan perkembangan Syiah di sekitar mereka (Depag, 1983).

Syiah yang dimaksud dalam tulisan ini adalah Syiah Itsna Asyariyah atau Ja'fariyyah,
yaitu Syiah yang mengakui adanya dua belas Imam sepeninggal Nabi. Dalam kehidupan
sehari-hari mempraktikkan fikih Ja’fary, fikih yang dinisbatkan pada Imam keenam Syiah,
yaitu Imam Jakfar al-Shadiq. Syiah merupakan aliran minoritas di Indonesia yang beberapa
hal berbeda dengan aliran mayoritas Ahlusunah. Karena beda dengan mayoritas inilah
sebagian golongan menganggap Syiah abnormal, menyimpang, heterodoks dan sesat,
memprovokasi, serta mengajak melakukan kekerasan terhadap kelompok Syiah.

Propaganda anti Syiah bukan saja datang dari MUI dan Depag, LPPI (Lembaga
Penelitian dan Pengkajian Islam) yang berdiri pada tahun 1980 dan al Bayyinat yang lahir
tahun 1982 (LPPI, 2011), ikut andil berkampanye akan sesatnya paham Syiah dan
bahayanya bagi persatuan dan kesatuan NKRI. Untuk menyukseskan tujuan tersebut,
mereka menggelar seminar, pengajian, penerbitan buku, hingga persekusi terhadap mereka
yang menganut Syiah atau yang dicurigai berafiliasi dengan mazhab ini.

Hasilnya, dinilai sangat efektif sehingga masyarakat menjadi proaktif melaporkan
individu yang dianggap berpaham Syiah, diduga berafiliasi dengan mazhab Syiah, atau
dicurigai sebagai simpatisan Syiah. KH Abdurrahman Wahid (1940-2009) dan KH Said Agil
Siraj pernah dipaksa mundur oleh sekelompok ormas Islam dari Ketua Umum Pengurus

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

134 Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.2) 2025, 132-148

Besar Nahdatul Ulama (PBNU) karena diduga membela dan mendukung eksistensi Syiah
Indonesia. Habib Abdul Qadir Bafaqih (1900-1993), pendiri mahad Alkhairat Jepara dicap
“ektrimis” dan pondok pesantrennya hampir dibubarkan oleh Depag karena diduga
mendukung mazhab Syiah. Demikian juga Habib Husain al-Habsy dari Pesantren YAPI
(Yayasan Pesantren Islam) Bangil, harus sibuk menanggapi tuduhan sesat dari ulama
setempat.

Memasuki era reformasi, dinamika ini mengalami perubahan seiring terbukanya
ruang publik dan kebebasan berekspresi. Dalam situasi tersebut, komunitas Syiah
Indonesia lebih leluasa melaksanakan kegiatan untuk mengekspresikan kepercayaan
mazhabnya. Peringatan Asyura digelar besar-besaran, demikian juga arbain, wiladah
Fatimah dan lain-lain, seakan-akan mereka mau menanggalkan Tagiyah (penyembunyian
identitas) dan menampakkan eksistensi dirinya.

Era reformasi juga diekspresikan kelompok anti Syiah untuk mempropagandakan
kesesatan Syiah dan menyalakan api kebencian terhadap Syiah kepada masyarakat, mereka
menggembor-gemborkan kesesatan Syiah dan bahayanya terhadap kesatuan NKRI serta
menuduh Syiah biang kerusuhan dalam masyarakat (Ubaidillah, 2016). Dakwah anti Syiah
tidak lagi dilakukan di ruang tertutup seperti seminar atau dialog Ahlusunah-Syiah saja,
tetapi seringkali berkembang ke pengajian umum di ruang terbuka. Pengajian berubah
menjadi ajang provokasi yang berujung pada penyerangan lembaga-lembaga Syiah di
sekitarnya, sebagaimana terjadi pada pangajian 15 Februari 2011 yang diadakan oleh
Jamiyyah Aswaja, yang berujung pada penyerangan pesantren YAPI (Yayasan Pesantren
Islam) (Panggabean, 2014). Pengajian lain yang diadakan untuk konsolidasi kelompok anti
Syiah adalah deklarasi FAAS (Forum anti Aliran Sesat) yang diadakan di Sampang Madura
pada 29 September 2013 dan deklarasi ANNAS (Aliansi Nasional Anti Syiah di Bandung)
pada 20 April 2014.

Kekerasan fisik terhadap komunitas Syiah di Jawa Timur pada 12 September 2006
muncul di Bondowoso. Rumah milik tokoh Jjabi (Ikatan Jemaah Ahl Bait Indonesia), Kiai
Musowir di desa Jembesari Bondowoso jadi sasaran amukan massa. Beberapa warga
mencoba untuk membakar dengan menyiramkan bensin ke atap rumah dan mobil tokoh
Syiah tersebut. Pada 23 Desember 2006, kekerasan terhadap Syiah terulang kembali. 400
orang yang mengatasnamakan Ahlus Sunnah Wa al-Jamaah menyerang dan melempari
batu. Warga Syiah pada waktu itu berkumpul di sebuah rumah seorang anggota Ijabi untuk
melakukan acara yasinan pada malam Jumat (detik.com, 2006). Sedangkan kekerasan
terhadap komunitas Syiah di Bangil pasca Orde Baru terjadi sejak 2007 ketika rumah Habib
Ali Ridho, putra Habib Husein al Habsy (1921-1994) yang juga pemangku pondok putri
YAPI dilempari batu. Aksi teror ini terus berlangsung hingga memuncak pada aksi unjuk
rasa anti Syiah pada 20 April 2007 (Abdullah, n.d.).

Human Right Watch mendokumentasikan adanya kekerasan terhadap Syiah di Bangil
terjadi lagi pada Senin, 14 Februari 2011. Ponpes YAPI dilempari batu oleh orang yang tak
dikenal. Pada 15 Februari rombongan orang yang mengaku sebagai kelompok ASWAJA
sepulang dari pengajian di Singosari berkonvoi bersepeda motor dengan meneriakkan kata
“Syiah kafir” dan yel-yel anti Syiah lainnya. Mereka melintasi Ponpes YAPI dan terjadi

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

Ummu Iffah, Ahmad Fauzan 135

saling lempar batu serta saling mengejek dengan santri YAPI. Bentrokan fisik mereda berkat
kesigapan aparat keamanan (watch, 2013).

Kekerasan lain terhadap komunitas Syiah adalah kekerasan yang melibatkan
komunitas Syiah dan Ahlusunah di Sampang Madura yang dimulai sejak 2004 yang
ledakannya berpuncak pada 29 Desember 2011. Sekelompok orang menyerang warga Syiah
dan membakar rumah-rumah mereka, akibatnya satu warga Syiah meninggal dunia,
puluhan orang luka-luka baik dari pihak penyerang maupun yang diserang, serta ratusan
warga harus mengungsi di GOR (Gedung Olah Raga) milik Pemerintah Kabupaten
Sampang. Setelah satu tahun tinggal di GOR tanpa kejelasan nasib, Pemerintah Kabupaten
Sampang bersama pemerintahan Provinsi Jatim serta para kiai Ahlusunah merelokasi paksa
pengungsi Syiah ke Flat Puspa Agro Jemundo Sidoarjo sekitar 100 kilo meter dari kampung
halaman mereka (Afdillah, 2016).

Belum selesai kasus Sampang, di Puger Jember pada 11 September 2013, ratusan
warga Ahlusunah menyerang komunitas Syiah di Pesantren Darus Solihin. Masjid,
pesantren, dan rumah Habib Ali bin Umar al-Habsyi yang dituduh Syiah menjadi sasaran
amukan massa. Akibat serangan tersebut, beberapa warga luka-luka termasuk juga
beberapa anggota POLRI dan satu orang dikabarkan tewas. Penyerangan tersebut dipicu
oleh acara karnaval yang diselenggarakan komunitas Syiah yang sebelumnya warga
Ahlusunah Puger meminta acara tersebut digagalkan (liputan6.com, 2013). Kasus-kasus
yang terjadi di Jawa Timur tersebut, mendorong komunitas Syiah di Jawa Timur
mengembangkan berbagai pola yang unik dalam interaksi mereka.

Jawa Timur merupakan basis kaum santri beraliran Ahlusunah yang mempunyai
keunikan tersendiri. Hal ini dikarenakan banyaknya pesantren di daerah ini yang secara
mandiri bertugas sebagai penggerak, pemandu kehidupan beragama masyarakat
sekitarnya. Pesantren dengan kiai, santri, para asatiz, masjid dan lembaga pendidikan
menjadi kiblat kehidupan beragama bagi masyarakat. Nuansa keislaman di pesantren
dapat berekspansi ke masyarakat sekitarnya. Hal inilah yang menyebabkan masyarakat
Jawa Timur terkenal dengan masyarakat yang agamis.

Disamping itu, masyarakat Jawa Timur terbuka dengan berbagai aliran dan paham
keagamaan, kemampuan beradaptasi memungkinkan Jawa Timur sebagai tempat
berkembangnya paham keagamaan apapun. Namun hal ini juga diiringi dengan tingginya
responsibilitas masyarakat terhadap berbagai persoalan yang berbeda dengan paham, adat
istiadat setempat. Hal inilah yang memicu munculnya konflik horizontal.

Sebagai paham keagamaan, Syiah masuk ke Jawa Timur dengan berbagai model
operasi. Komunitas Syiah di Jawa Timur membangun basis di daerah Tapal Kuda seperti
Pasuruan, Bondowoso, Jember dan juga daerah-daerah lain seperti Malang, Surabaya,
Sampang dan daerah keresidenan Kediri (YS, 2024). Wilayah konflik antara komunitas
Ahlusunah-Syiah sering terjadi di daerah tapal kuda seperti Bondowoso, Pasuruan, Jember
dan di daerah yang basis nahdliyyinnya cukup kuat seperti Madura (Islampos.com, 2022).
Korban jiwa berjatuhan dan kerugian materi tak terperihkan. Disinyalir, pemanfaatan
karakter budaya beraroma Madura oleh kelompok anti Syiah ikut andil dalam
memperkeruh benturan ini.

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

136 Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.2) 2025, 132-148

Fenomena ini membuat komunitas Syiah di Jawa Timur punya tantangan sendiri yang
memungkinkan untuk mengembangkan pola interaksi yang unik dan berbeda dengan
daerah-daerah lain di Indonesia. Pola-pola interaksi sosial ini adalah hasil dari proses
bargaining dengan setting social historis tempat kelompok Syiah berada. Berdasarkan uraian
tersebut, studi ini akan difokuskan pada pola interaksi komunitas Syiah di Jawa Timur dan
mengurai alasan mereka menerapkan pola-pola interaksi yang dipraktikkan oleh
komunitas Syiah di Jawa Timur.

Novelti studi ini, yaitu penemuan adanya berbagai pola yang dikembangkan oleh
komunitas Syiah Jawa Timur dalam interaksi sosial untuk mempertahankan eksistensi
mereka sebagai minoritas dengan menggunakan teori stigma Goffman sebagai pisau
analisisnya sekaligus koreksi terhadap teori Goffman tersebut.

Metode Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan menggunakan pendekatan studi
kasus, tepatnya single case multi situs. Dikatakan multi situs karena kasus ini digali dari
beberapa kantong Syiah di Jawa Timur yaitu Surabaya, Malang, Bangil, dan karesidenan
Kediri. Penelitian ini merupakan jenis penelitian lapangan (field research). Data lapangan
difokuskan pada lembaga dan tokoh-tokoh Syiah di kantong-kantong Syiah di Jawa Timur
yaitu Surabaya, Bangil, Malang, dan Keresidenan Kediri. Peneliti memilih keempat lembaga
tersebut karena mewakili berbagai karakter komunitas Syiah di Jawa Timur. Surabaya
daerah metropolis, pertemuan berbagai etnis dan budaya memungkin komunitas ini lebih
terbuka. Bangil karena adanya pesantren Syiah tertua di Indonesia, yaitu YAPI yang sudah
melahirkan tokoh-tokoh Syiah di Indonesia. Malang kota pelajar, memungkinkan
melahirkan komunitas Syiah yang lebih cenderung pada pemikiran. Daerah keresidenan
Kediri mempunyai karakter halus lebih dekat dengan karakter Jawa Tengah yang
memungkinkan daerah ini berbeda dengan daerah lain di Jawa Timur. Teknik
pengumpulan data lapangan dilakukan dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi.
Sedangkan teknik analisis data, data-data dari berbagai sumber ditelaah dan klasifikasikan
sesuai dengan masalah yang dibahas. Kemudian dianalisis dengan teori stigma, teori
dramaturgi, kemudian diinterpretasikan dan akhirnya diberi kesimpulan.

Teori stigma Erving Goffman (Linden M & Kavanagh R, 2012) digunakan sebagai
pisau analisis dalam melihat stigma yang di lekatkan kepada komunitas Syiah. Stigma yang
menimpa komunitas Syiah adalah stigma dalam kategori yang ketiga dari teori Goffman
yaitu tribal Stigma, yaitu sebuah stigma karena perbedaan sekte agama dengan masyarakat
mayoritas. Dalam konteks ini, Ahlusunah adalah normal dalam masyarakat, sedangkan
Syiah adalah abnormal. Agar tidak didiskualifikasi dari penerimaan masyarakat, kelompok
Syiah harus menerapkan Tagiyah (penyembunyian identitas) yang menurut Goffman
dengan strategi masuk pada sistem sosial masyarakat mayoritas.

Ada dua tipe individu yang simpati dan memberikan dukungan kepada orang yang
terstigma, yaitu pertama, orang yang mempunyai stigma sama. Ini dikarenakan mereka
pernah mengalami stigma yang sama sehingga dapat memberikan masukan pada orang
yang terstigma tersebut. Kedua, tipe yang kedua ini diistilahkan oleh Goffman dengan orang

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

Ummu Iffah, Ahmad Fauzan 137

“wise”. Sebelum menjadi “wise”, seseorang harus menunggu agar dia bisa diterima oleh
orang yang terstigma lebih dulu. Ada dua kategora yang masuk dalam “wise”. Pertama,
orang yang dekat dengan orang yang terstigma karena pekerjaan seperti polisi, dokter,
perawat. Kedua, orang yang terhubung secara sosial dengan orang yang terstima (keluarga,
teman dan lain-lain) (Goffman, 1963).

Dalam penelitian ini juga membahas tentang “wise” dalam konteks Syiah, yaitu orang
atau komunitas yang peduli dan menjadi mediasi kesalahpahaman masyarakat tentang
Syiah serta orang yang berusaha meredam sentiment anti Syiah. Yang termasuk kategori
“wise”ini antara lain kaum moderat dan komunitas Gusdurian yang punya komitmen
membantu komunitas termarjinalkankan termasuk komunitas Syiah.

Dengan demikian, teori stigma Erving Goffman terutama yang membahas tentang
tipe individu dalam merespons komunitas yang terstigma ini digunakan sebagai pisau
analisis untuk melihat tipologi interaksi sosial komunitas Syiah di Jawa Timur. Karena
sejatinya interaksi sosial yang mereka kembangkan adalah feedback mereka dalam
menghadapi respons masyarakat terhadap stigma yang dilekatkan pada mereka.

Sedangkan teori dramaturgi Erving Goffman (Widodo, 2010) digunakan untuk
melengkapi teori Stigma. Feedback dari stigma yang dilekatkan pada komunitas Syiah di
Jawa Timur adalah masuk pada struktur masyarakat mayoritas, mengikuti tata cara, dan
budaya mayoritas. Strategi masuk pada struktur mayoritas yang familier dengan istilah
Tagiyah (interaksi tertutup) akan dianalisis dengan teori dramaturgi Goffman. Interaksi
varian taqgiyah (interaksi tertutup) ini adalah pola interaksi yang dominan dilakukan oleh
komunitas Syiah di Jawa Timur.

Hasil dan Pembahasan

Dalam penelitian ini, interaksi komunitas Syiah dikategorikan menjadi 2, yaitu
interaksi komunitas Syiah dengan sesama Syiah dan dengan masyarakat Ahlusunah. Secara
umum, tipologi interaksi komunitas Syiah dengan masyarakat dapat dilihat dalam model
berikut.

Syi'ah dekat

Syi‘ah jauh H Terbuka |
Ahlusunah intoleran H

Ahlusunah moderat jauh

Sangat terbuka

Sangat tertutup

Semi terbuka

Ahlusunah moderat dekat Terbuka

I—-mv:;s-wmazh-

Gambar 1. Model Interaksi Komunitas Syiah.
Sumber: Hasil Penelitian, 2024.

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

138 Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.2) 2025, 132-148

Pertama, interaksi komunitas Syiah dengan sesama Syiah sangat terbuka hanya kalau
dari kalangan orang dekat mereka sendiri, termasuk kategori orang dekat adalah sesama
anggota organisasi, misalnya intern pengikut organisasi ABI atau sesama anggota IJABIL
Hal ini dimungkin karena adanya strategi organisasi yang tdk bisa dibuka di depan
organisasi Syiah lainnya. Dalam hal sekretaris I[JABI Kediri mengatakan adanya tagiyah
internal dalam Syiah (YS, 2024). Kedua, interaksi komunitas Syiah dengan komunitas
Ahlusunah dikategorikan menjadi 3, yaitu sebagai berikut.

1. Interaksi dengan kelompok intoleran

Intoleransi adalah perilaku yang menunjukkan ketidaktoleranan terhadap perbedaan
pendapat, budaya, keyakinan seseorang atau kelompok. Hal ini dapat terjadi di perbagai
aspek kehidupan, termasuk agama, politik, ras, gender dan sebagainya. Ada beberapa
kelompok yang tidak siap menerima perbedaan dengan komunitas Syiah diantaranyanya,
Pertama, Salati Wahabi Saudi Arabiyah. Kelompok Salafi Wahabi di Indonesia diantaranya,
yaitu Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII), sebuah organisasi yang didirikan pada
tahun 1967 oleh Muhammad Natsir, mantan pemimpin Masyumi. Natsir adalah wakil
Indonesia untuk Rabithah al-Alam al-Islami (liga Muslim Dunia), sebuah organisasi yang
didedikasikan untuk memperkokoh ideologi Wahabi Arab Saudi di dunia Muslim.
Wahabisme adalah sebuah ideologi keagamaan yang diusung oleh seorang teolog muslim
yang bernama Muhammad bin Abdul Wahab dari Najd, Saudi Arabiya pada abad ke-18.
Kerajaan Saudi Arabiyah didirikan hasil kolaborasi Raja Abdul Aziz Al-Saud dengan
pendiri ideologi Wahabi pada 23 September 1932. Agenda DDII di Indonesia dilaksanakan
untuk mensukseskan kepentingan geopolitik Saudi Arabiyah dalam konteks lokal. DDII
sigap sebagai benteng ajaran Wahabi di Indonesia terhadap ancaman Revolusi Iran. Untuk
menegakkan supremasi sebagai pemimpin dunia Islam dan mengurangi pengaruh Iran
serta mendukung kempanye anti-Syiah, Arab Saudi tidak segan-segan menggelontorkan
dana pada berbagai organisasi amal dan DDII diproyeksikan sebagai salah satu organisasi
yang mengusung agenda tersebut.

Kedua, simpatisan ISIS (Islamic State of Iraq and Syiria) Berdasarkan pengamatan
intelijen polisi di Indonesia, ada 1008 pendukung ISIS dari 9 kelompok berbeda. Kelompok-
kelompok radikal yang berbeda tersebut dalam 2-3 tahun terakhir sudah menunjukkan
kebencian yang sangat terhadap komunitas Syiah dan menganggap Syiah sebagai musuh
bersama. Kebencian ini terekspresikan baik di media sosial maupun secara fisik lewat
pembubaran acara. Eskalasi kebencian menurut Taufik Andrie, pengamat teroris dari
Yayasan Prasasti Perdamaian terjadi beriringan dengan meletusnya konflik Suriah. Tahun
2012, peringatan Asyura yang berlangsung di Kelapa Gading, Jakarta didatangi oleh
ratusan orang membawa bendera ISIS dan mereka mengancam untuk membunuh orang-
orang Syiah. Tahun 2015, Kepolisian Indonesia menyatakan bahwa komunitas Syiah
Indonesia menjadi target kemungkinan serangan oleh simpatisan anggota jaringan
kelompok militan yang menamakan diri Negara Islam ISIS. Ini terungkap setelah
penangkapan 9 terduga teroris di 5 tempat di Pulau Jawa. Kelompok Syiah di Indonesia

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

Ummu Iffah, Ahmad Fauzan 139

menjadi salah satu target aksi teror akhir tahun yang sebelumnya menjadi korban aksi
intimidasi, yang berlangsung dalam bentuk propaganda kampanye hitam atau
pembubaran acara (bbc.com, 2015).

Ketiga, NU konservatif yang terhimpun dalam kelompok NU garis lurus dan Para kiai
yang bergabung dalam Badan Silaturahmi Ulama Pesantren Madura (BASSRA)
(subaharianto, 2004).  Mereka menganggap Syiah adalah kelompok sesat dan
membahayakan terhadap kemurnian Islam. Mereka memposisikan diri sebagai garda
depan dalam menjaga kemurnian agama dari sekte-sekte yang mereka anggap sesat.
Mereka dapat berasal dari berbagai latar belakang seperti kelompok radikal Islam,
kelompok militan, organisasi masyarakat yang konservatif atau kelompok yang
menggunakan isu agama untuk kepentingan politik.

Kelompok intoleran menggunakan paksaan dan kekerasan untuk mengembalikan
komunitas Syiah ke jalan yang benar, menyerang dengan dalih menyelamatkan mereka dari
api neraka. Komunitas Syiah adalah sesat, masyarakat merasa bertanggung jawab untuk
melaksanakan misi dakwah, misi penyelamatan. Penyerangan bagi kelompok intoleran
adalah sebuah misi suci.

Respons negatif terhadap komunitas Syiah di Jawa Timur menyebabkan efek
psikologi yang mendalam bagi mereka. Walaupun kekerasan itu tidak terjadi di daerah
mereka, mereka merasa perlu waspada dan hati-hati terhadap kelompok intoleran. Dari
sinilah mereka mengembangkan sikap tertutup terhadap kelompok intoleran. Sikap
tertutup ini mereka ambil bukan karena mereka takut kepada kelompok intoleran, tetapi
mereka lebih memilih untuk menahan diri untuk menjaga harmoni dalam masyarakat serta
tidak mau membuat keributan, sebagaimana yang diungkapkan oleh RA berikut.

Kami memang sengaja mengembangkan sikap tertutup kepada kelompok intoleran, bukan
karena takut kepada mereka. Kami berani berdebat dengan mereka, kami mempunyai
argumentasi yang kuat. Kami lebih memilih diam untuk menjaga harmoni dalam masyarakat.
Buat apa melayani mereka, tidak ada gunanya. Mereka tidak akan menggunakan rasionalitas.
Emosionalitas yang mereka kedepankan. Meladeni mereka buang-buang waktu dan tenaga saja,
lebih baik kami gunakan tenaga dan waktu saya untuk hal-hal yang positif dan produktif. (RA,
2024).

Komunitas Syiah merasa komunikasi mereka dengan kelompok intoleran akan
menyia-nyiakan waktu mereka karena selalu berujung pada debat kusir yang berujung
pada bentrokan. Dialog selalu akan mengalami jalan buntu. Apapun argumentasi yang
dibangun orang Syiah, kelompok intoleran tidak akan menerimanya. Syiah bagi mereka
adalah kelompok sesat, kafir dan membahayakan agama. Apa yang keluar dari mulut
komunitas Syiah adalah kebohongan belaka. Dari sinilah komunitas Syiah membangun
sikap tertutup atau tagiyah.

2. Interaksi komunitas Syiah dengan komunitas Ahlusunah moderat jauh.

Interaksi yang dibangun mereka semi terbuka karena mereka tahu bahwa kalangan
moderat akan lebih terbuka dan bisa mendengarkan argument mereka, walaupun mereka

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

140 Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.2) 2025, 132-148

tidak sependapat. Karena dengan orang jauh yang belum diketahui karakternya dan
kedirianya, komunitas Syiah hanya semi terbuka pada mereka. Sebagaimana pernyataan
AT sebagai berikut.

Pada waktu kami ditanya tentang Syiah oleh teman-teman NU dan Muhammadiyah yang
belum seberapa kami kenal, kami terangkan kepada mereka hal-hal yang umum saja. Masalah-
masalah yang kantroversi tidak saya paparkan. Karena kami belum mengenal kedirian mereka
takut terjadi debat panjang yang berujung bentrokan. (YS, 2024).

3. Interaksi komunitas Syiah dengan komunitas Ahlusunah moderat dekat.

Interaksi yang komunitas Syiah bangun dengan komunitas Ahlusunah moderat dekat
adalah terbuka walaupun tidak seterbuka dengan sesama Syiah. Interaksi yang terbuka
mereka bangun karena tidak ada kekhawatiran terhadap lawan bicaranya. Bagi komunitas
Syiah yang terstigma, Ahlusunah moderat dekat yang sudah mereka kenal karakternya
adalah “wise”. Dalam istilah Goffman, yaitu orang yang simpati pada mereka dan berusaha
membantu mereka. Dalam hal ini, Goffman mengatakan ada dua tipe individu yang simpati
dan memberikan dukungan kepada orang yang terstigma, yaitu Pertama, orang yang
mempunyai stigma yang sama. Ini dikarenakan mereka pernah mengalami stigma yang
sama sehingga dapat memberikan masukan pada orang yang terstigma tersebut. Kedua, tipe
yang kedua ini diistilahkan oleh Goffman dengan orang “wise”. Sebelum menjadi “wise”,
seseorang harus menunggu agar dia bisa diterima oleh orang yang terstigma lebih dulu.
Ada dua kategora yang masuk dalam “wise”. Pertama, orang yang dekat dengan orang yang
terstigma karena pekerjaan, seperti polisi, dokter, dan perawat. Kedua, orang yang
terhubung secara sosial dengan orang yang terstima (keluarga, teman, dan sebagainya)
(Goffman, 1963). Bagi komunitas Syiah, Ahlusunah moderat dekat adalah “the wise” yang
bisa menjadi penyambung lidah mereka, memperjuangkan dan membela mereka tatkala
perkataan mereka tidak dipedulikan lagi oleh masyarakat.

Ada beberapa “the wise” Syiah yang kemudian membentuk gerakan-gerakan pro
Syiah, seperti yang dilakukan oleh Gus Dur (baca: KH Abdurrahman Wahid) yang
memperjuangkan nasib komunitas Syiah di Indonesia. Kepemihakan Gus Dur terhadap
komunitas Syiah di Indonesia terlihat tatkala dia menyediakan tempat untuk peringatan
Asyura di masjid kawasan Ciganjur, lokasi tempat tinggal Gus Dur. Sikap pemihakan Gus
Dur juga terlihat pada masa pemerintahannya. Pada waktu Gus Dus menjadi Presiden,
nyaris tidak ada tragedi kemanusiaan yang terjadi pada kelompok Syiah bahkan pada masa
pemerintahannya kaum Syiah dipermudah dalam pengurusan perijinan membuatan
organisasi Syiah, yaitu I[JABL

Said Agil Siradjjuga termasuk “the wise” Syiah. Dia menegaskan bahwa Syiah bukan
ajaran sesat dan termasuk Islam sebagaimana Ahlusunah. Keberpihakan Said Agil terlihat
juga terlihat ketika dia bersedia hadir beberapa kali sebagai pembicara acara Asyura di
beberapa daerah di jawa Timur. Jaringan Gusdurian juga bisa disebut “wise” bagi
komunitas Syiah karena mereka cukup intens membela kaum tertindas termasuk Syiah,
disinyalir mereka pada bulan Mei 2016 bekerjasama dengan komunitas Syiah di beberapa
tempat. (ML, 2022)

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

Ummu Iffah, Ahmad Fauzan 141

Dampak Pola Interaksi Internal Komunitas Syiah
1. Dampak pola interaksi internal komunitas Syiah

Pola interaksi sosial di dalam komunitas Syiah di Jawa Timur menunjukkan
karakteristik yang terbuka. Hal ini terlihat dari cara anggota komunitas saling berinteraksi
dan berkomunikasi satu sama lain, di mana mereka tidak hanya terbatas pada kegiatan
internal tetapi juga aktif berpartisipasi dalam berbagai acara sosial dan budaya di
masyarakat luas. Keterbukaan ini menciptakan ruang bagi dialog yang konstruktif,
memfasilitasi pertukaran ide, dan nilai intern komunitas Syiah.

Pola interaksi sosial dalam komunitas Syiah di Jawa Timur dapat dilihat dari berbagai
dimensi, termasuk interaksi dalam konteks keagamaan, budaya, dan ekonomi. Secara
keagamaan, komunitas Syiah sering kali mengadakan berbagai kegiatan ritual yang
menjadi sarana untuk memperkuat ikatan antaranggota. Misalnya, peringatan Asyura yang
diadakan setiap tahun untuk memperingati tragedi Karbala, di mana komunitas Syiah
berkumpul untuk berdoa, berdiskusi, dan melakukan kegiatan sosial lainnya. Kegiatan ini
tidak hanya memperkuat identitas keagamaan, tetapi juga meningkatkan solidaritas di
antara anggota komunitas (Rahman, 2020).

Dalam konteks budaya, komunitas Syiah di Jawa Timur memiliki tradisi dan
kebiasaan yang mencolok serta berbeda dari komunitas Sunni yang merupakan mayoritas.
Keberadaan komunitas ini menunjukkan keragaman dalam praktik keagamaan dan budaya
di Indonesia, di mana setiap kelompok memiliki cara unik dalam merayakan keyakinan
mereka. Salah satu cara yang paling terlihat adalah melalui penyelenggaraan acara budaya
yang secara khusus mencerminkan nilai-nilai Syiah. Kegiatan ini sering kali melibatkan seni
kaligrafi yang tidak hanya merupakan bentuk seni, tetapi juga sarana untuk
mengekspresikan ajaran dan filosofi Islam Syiah. (YS, 2024) Kaligrafi yang indah ini menjadi
simbol spiritual dan identitas, serta dapat dilihat di yayasan-yayasan mereka.

Selain seni kaligrafi, teater yang mengisahkan perjuangan Imam Husain juga menjadi
bagian integral dari tradisi komunitas Syiah. Pertunjukan ini tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai medium pendidikan yang mendalam. Melalui teater, anggota
komunitas dapat merenungkan nilai-nilai keberanian, pengorbanan, dan keadilan yang
diajarkan oleh Imam Husain. Teater ini sering kali diadakan pada saat-saat tertentu, seperti
peringatan Asyura, di mana komunitas berkumpul untuk mengenang tragedi Karbala.
Dalam konteks ini, pertunjukan teater menjadi lebih dari sekadar seni; ia berfungsi sebagai
pengingat kolektif akan pentingnya sejarah dan ajaran yang mendasari keyakinan mereka.
(YS, 2024).

Di sisi ekonomi, interaksi sosial dalam komunitas Syiah juga terlihat melalui
kerjasama dalam bidang usaha. Banyak anggota komunitas yang saling mendukung dalam
membangun usaha kecil dan menengah, baik dalam bentuk modal maupun jaringan
pemasaran. (AT, 2024). Pola interaksi sosial dalam komunitas Syiah di Jawa Timur
mencakup berbagai dimensi yang saling terkait. Meskipun ada tantangan yang dihadapi,
komunitas ini terus berusaha untuk memperkuat identitas dan solidaritas mereka melalui
berbagai kegiatan keagamaan, budaya, dan ekonomi.

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

142 Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.2) 2025, 132-148

Dampak positif dari pola interaksi sosial komunitas Syiah di Jawa Timur terlihat
dalam peningkatan solidaritas dan dukungan antaranggota. Kegiatan-kegiatan keagamaan
yang rutin dilakukan, seperti pengajian dan peringatan hari besar Islam, tidak hanya
memperkuat iman anggota, tetapi juga membangun jaringan sosial yang kuat.

Selain itu, pola interaksi sosial yang terjalin dalam komunitas Syiah juga berdampak
pada peningkatan partisipasi sosial. Banyak anggota komunitas yang terlibat dalam
kegiatan sosial, seperti bakti sosial dan bantuan kemanusiaan. Kegiatan ini tidak hanya
bermanfaat bagi anggota komunitas, tetapi juga bagi masyarakat luas. Misalnya, saat terjadi
bencana alam, komunitas Syiah sering kali memberikan bantuan kepada korban bencana.
Hal ini menunjukkan bahwa komunitas Syiah berkomitmen untuk berkontribusi pada
kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan (koranpantura.com, 2022).

Dampak positif lainnya adalah pengembangan kapasitas individu anggota komunitas.
Melalui berbagai kegiatan pendidikan dan pelatihan yang diadakan, anggota komunitas
Syiah dapat meningkatkan keterampilan dan pengetahuan mereka. Misalnya, beberapa
komunitas Syiah di Jawa Timur telah mengadakan pelatihan kewirausahaan yang
membantu anggotanya untuk memulai usaha sendiri, program-program semacam ini telah
berhasil meningkatkan taraf hidup banyak anggota komunitas (instagram.com, 2022).

Pola interaksi sosial yang positif juga berkontribusi pada penguatan identitas kolektif
komunitas Syiah. Dengan memiliki kegiatan bersama yang rutin, anggota komunitas dapat
merasakan rasa memiliki dan kebersamaan yang lebih kuat (ED, 2024). Hal ini sangat
penting dalam konteks keberagaman di Indonesia, di mana identitas agama sering kali
menjadi sumber konflik.

2. Dampak pola interaksi eksternal komunitas Syiah.

Pola interaksi eksternal yang dikembangkan oleh komunitas Syiah di Jawa Timur ada
tiga yaitu pola semi terbuka, terbuka dan tertutup. Ketiga pola interaksi tersebut
dikembangkan komunitas Syiah sesuai dengan tingkat toleransi komunitas yang dihadapi.
Pola interaksi tersebut mempunyai dampak signifikan bagi komunitas Syiah.

a. Pola interaksi terbuka

Pola interaksi sosial terbuka dikembangkan komunitas Syiah tatkala mereka
berinteraksi dengan komunitas yang toleran. Interaksi model ini dikembangkan karena
komunitas toleran bagi mereka adalah "the wise" yang membela dan dapat sebagai
perpanjangan lidah tatkala lidah mereka tidak lagi di dengar oleh masyarakat.

Pola interaksi sosial terbuka yang dikembangkan oleh komunitas Syiah merupakan
sebuah fenomena yang menarik untuk diperhatikan, terutama dalam konteks hubungan
antaragama dan interaksi sosial di masyarakat yang beragam. Dalam banyak kasus,
komunitas Syiah menghadapi tantangan yang signifikan dalam mengekspresikan
keyakinan dan praktik mereka secara terbuka. Namun, melalui interaksi dengan komunitas
yang memiliki sikap toleran, mereka berhasil membangun jembatan komunikasi yang
memungkinkan terjadinya dialog yang konstruktif. Komunitas toleran ini yang sering kali
dianggap sebagai "the wise" berperan penting dalam menciptakan ruang bagi suara-suara
yang terpinggirkan, termasuk suara komunitas Syiah, untuk didengar dan dipahami.

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

Ummu Iffah, Ahmad Fauzan 143

Interaksi ini tidak hanya sekadar pertukaran informasi, tetapi juga menciptakan
peluang bagi kedua belah pihak untuk saling belajar dan memahami satu sama lain. Dalam
konteks ini, komunitas toleran berfungsi sebagai mediator yang mampu menjembatani
kesenjangan antara berbagai kelompok, termasuk Syiah, yang sering kali terisolasi dari
diskursus publik. Melalui dialog yang terbuka, mereka dapat menjelaskan keyakinan dan
praktik mereka, serta mengatasi stereotip dan prasangka yang mungkin ada di masyarakat.
Hal ini sangat penting, terutama di daerah di mana ketegangan antaragama sering kali
memicu konflik.

Interaksi semacam ini terbukti efektif dalam mengurangi ketegangan sosial dan
meningkatkan pemahaman antaragama. Di daerah-daerah di mana komunitas Syiah
memiliki akses untuk berinteraksi dengan kelompok-kelompok toleran, tingkat konflik
agama cenderung lebih rendah. Misalnya, di beberapa kota besar, program-program dialog
antaragama yang melibatkan komunitas Syiah dan kelompok-kelompok lain telah berhasil
menciptakan suasana saling menghormati dan mengurangi stigma yang melekat pada
komunitas Syiah. Hal ini menunjukkan bahwa interaksi sosial yang terbuka dapat menjadi
alat yang ampuh dalam membangun masyarakat yang lebih harmonis.

Pola interaksi sosial yang terbuka pada komunitas Syiah memberikan dampak positif
yang signifikan dalam menjalin kerjasama dan jejaring di berbagai bidang. Komunitas Syiah
yang dikenal dengan sikap inklusif dan terbuka, memiliki kemampuan yang lebih baik
dalam membangun hubungan yang harmonis dengan kelompok-kelompok lain, termasuk
mereka yang memiliki latar belakang keyakinan yang berbeda. Hal ini terlihat jelas dari
berbagai inisiatif dialog antaragama yang sering diadakan, di mana komunitas Syiah
berpartisipasi secara aktif. Melalui dialog ini, anggota komunitas tidak hanya berbagi
pandangan dan pengalaman, tetapi juga belajar untuk saling menghargai perbedaan yang
ada.

b. Dampak pola interaksi semi terbuka.

Pola interaksi semi terbuka ini dipraktikkan oleh komunitas Syiah saat berinteraksi
dengan komunitas toleran jauh. Dalam konteks ini, penting untuk memahami bahwa
interaksi antara dua komunitas yang berbeda latar belakang keyakinan dan budaya
seringkali membutuhkan pendekatan yang hati-hati dan strategis. Komunitas Syiah yang
memiliki sejarah panjang dalam menjalankan ajaran dan tradisi mereka, menghadapi
tantangan dalam menjalin komunikasi yang efektif dengan komunitas yang belum
sepenuhnya mereka kenali. Hal ini menciptakan kebutuhan untuk membangun pola
interaksi yang tidak hanya mengutamakan dialog, tetapi juga mengedepankan rasa saling
menghormati dan pemahaman (BW, 2024).

Dalam praktiknya, interaksi semi terbuka ini memungkinkan komunitas Syiah untuk
lebih memahami karakteristik dan nilai-nilai yang dianut oleh komunitas toleran jauh.
Melalui pendekatan ini, mereka dapat mengeksplorasi berbagai aspek kehidupan sosial dan
budaya komunitas lain tanpa harus mengabaikan identitas dan keyakinan mereka sendiri.
Misalnya, kegiatan-kegiatan sosial yang melibatkan kedua komunitas, seperti perayaan
budaya atau program kerja sama sosial, dapat menjadi jembatan untuk menciptakan

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

144 Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.2) 2025, 132-148

hubungan yang lebih baik. Dengan demikian, komunitas Syiah tidak hanya belajar tentang
toleransi, tetapi juga berkontribusi pada pembentukan lingkungan yang lebih inklusif.

Dampak interaksi sosial semi terbuka yang dikembangkan oleh komunitas Syiah
terhadap komunitas toleran jauh sangat signifikan dalam menciptakan suasana yang
harmonis dan saling pengertian. Interaksi ini tidak hanya meningkatkan hubungan
antarindividu, tetapi juga berkontribusi pada pengurangan potensi konflik yang mungkin
timbul akibat perbedaan keyakinan. Dalam konteks ini, komunitas Syiah berupaya
membangun jembatan komunikasi dengan komunitas lain, termasuk yang memiliki
pandangan berbeda, untuk menciptakan lingkungan yang lebih damai.

c. Dampak pola interaksi tertutup mode tagiyah

Pola interaksi tertutup yang diterapkan oleh komunitas Syiah melalui praktik tagiyah
memiliki dampak signifikan terhadap eksistensi dan keberlanjutan komunitas tersebut
dalam masyarakat yang lebih luas. Tagiyah, yang secara harfiah berarti "berhati-hati" atau
"melindungi  diri," memungkinkan individu dalam komunitas Syiah untuk
menyembunyikan keyakinan mereka dalam situasi di mana pengungkapan identitas dapat
membahayakan keselamatan mereka. Dalam konteks ini, tagiyah berfungsi sebagai
mekanisme perlindungan yang memungkinkan komunitas Syiah untuk tetap berkontribusi
di berbagai bidang, meskipun mereka tidak secara terbuka mengidentifikasi diri sebagai
penganut Syiah.

Berdasarkan data yang ada, banyak yayasan pendidikan, pesantren, dan lembaga
sosial yang didirikan oleh komunitas Syiah tanpa menonjolkan identitas kesyiahan mereka.
Ada 22 lembaga Syiah di Jawa Timur yang semua beroperasi dengan mode tagiyah (Iffah,
2023) yaitu:

1) Al-Ithrah Bangil: Yayasan ini berdiri sejak tahun 1996 oleh Ali Umar al-Habsyi dan
Abdullah al-Haddad. Kemudian pada tahun 2006 membentuk kepengurusan baru
yang dipimpin oleh Ali Ridha Assegaf;

2) Yayasan al-Kausar, jalan Arif Margono 23 A Malang;

3) Yapisma, jalan Pulosari I/30 Malang;

4) Yayasan al-Zahra, jalan Sidomulyo 11/38 Bululawang Malang;

5) Yayasan al-Hasyim, Jalan Menur III/25A Surabaya;

6) Yayasan al-Yasin, jalan Wonokusumo Kulon I/2 Surabaya;

7) Yayasan al-Tathir, jalan Mrutu kalisari I1I/11 Surabaya;

8) Yayasan al-Qoim, Surabaya;

9) Yayasan Zakiyyah Pare Kediri;

10) Yayasan Ridha, Pare Kediri;

11) Yayasan al-Mahdi, jalan Jambu no 10 Balung Jember;

12) Yayasan Ithrah Jember;

13) Yayasan al-Hujjah, jalan sriwijaya XXX/5 Jember;

14) Al-Iffah, jalan Trunojoyo IX/17 Jember;

15) Yayasan Babu al-Ilmi, jalan KH Wahid Hasyim no 55 Jember;

16) Majlis taklim al-Alawi, jalan Cokroaminoto III/254 Probolinggo;

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

Ummu Iffah, Ahmad Fauzan 145

17) Yayasan al-Muhibbin, jalan KH Hasan no.8 Probolingo;

18) Yayasan al-Qoim jalan Sermah Abdurrahman no.43 Probolinggo;

19) Yayasan Ittaqi Kedai Hijau, jalan RA. Kartini no.7 Pandaan Pasuruan;
20) Yayasan Jakfar Al-Shadiq, jalan KH Asyari 1I/20 Bondowoso;

21) Yayasan al-Baqir, Jatim.

Hal ini menunjukkan bahwa mereka dapat berkontribusi secara signifikan di berbagai
bidang, termasuk pendidikan dan sosial, tanpa harus mengungkapkan latar belakang
agama mereka. Keberadaan yayasan-yayasan ini menunjukkan bahwa komunitas Syiah
mampu beradaptasi dengan lingkungan sosial yang seringkali tidak bersahabat. Dengan
memanfaatkan tagiyah, mereka dapat beroperasi di bawah radar, menghindari stigma dan
diskriminasi yang sering kali melekat pada identitas mereka. Strategi fagiyah ini
menciptakan ruang bagi komunitas Syiah untuk berpartisipasi dalam kegiatan sosial dan
ekonomi tanpa menghadapi risiko yang signifikan. Hal ini sangat penting di wilayah di
mana ketegangan antar sekte agama masih tinggi, dan pengungkapan identitas dapat
berujung pada konflik. Dengan demikian, tagiyah menjadi jembatan yang memungkinkan
komunitas Syiah untuk terlibat dalam dialog dan kerjasama lintas agama, yang pada
akhirnya dapat mengurangi ketegangan dan meningkatkan pemahaman antar kelompok
(ED, 2024).

Komunitas Syiah beroperasi dalam lingkup yang sering kali dipenuhi dengan
tantangan, namun tetap mampu menunjukkan ketahanan dan kreativitas. Hal ini
menunjukkan bahwa meskipun ada tekanan eksternal, komunitas ini tetap berkomitmen
untuk berkontribusi secara positif terhadap masyarakat. Ini adalah bukti bahwa
keberagaman dalam pemikiran dan praktik keagamaan dapat menjadi sumber kekuatan,
bukan kelemahan.

Pola interaksi tertutup yang didukung oleh praktik tagiyah memungkinkan komunitas
Syiah untuk bertahan dan berkembang di tengah tantangan yang ada. Dengan cara ini,
mereka tidak hanya melindungi diri mereka sendiri, tetapi juga memberikan kontribusi
yang berarti dalam berbagai bidang keilmuan dan sosial. Oleh karena itu, penting untuk
terus mendukung dan memahami dinamika ini, agar komunitas Syiah dapat berperan lebih
aktif dalam masyarakat yang lebih luas, sekaligus menjaga identitas dan nilai-nilai mereka.

Dari sini dapat ditarik kesimpulan bahwa pola interaksi tertutup yang didasarkan
pada praktik tagiyah memberikan dampak yang signifikan terhadap eksistensi komunitas
Syiah. Dengan memanfaatkan strategi ini, mereka mampu berkontribusi dalam berbagai
bidang tanpa harus mengungkapkan identitas mereka secara terbuka. Hal ini tidak hanya
membantu mereka untuk bertahan dalam situasi yang sulit, tetapi juga memperkaya
masyarakat dengan keberagaman dan kontribusi yang mereka tawarkan. Kedepan, penting
bagi semua pihak untuk mengakui dan menghargai kontribusi komunitas Syiah, serta
menciptakan ruang yang aman bagi mereka untuk mengekspresikan identitas dan
keyakinan mereka.

Interaksi yang tertutup dalam mode tagiyah di komunitas Syiah dapat berfungsi
sebagai strategi yang efektif untuk meminimalisir kekerasan dan bentrokan dengan
kelompok-kelompok intoleran. Dalam konteks masyarakat yang semakin terpolarisasi, di

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

146 Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.2) 2025, 132-148

mana perbedaan keyakinan sering kali menjadi pemicu konflik, pendekatan ini
memberikan ruang bagi komunitas Syiah untuk melindungi diri mereka sambil tetap
mempertahankan identitas dan keyakinan mereka.

Pola interaksi sosial tertutup yang diadopsi oleh komunitas yang menerapkan tagiyah
selain berdampak positif juga memiliki dampak negatif yang signifikan, terutama dalam
konteks hubungan antaragama dan antarbudaya. Tagiyah, yang merupakan praktik untuk
menyembunyikan keyakinan agama demi menjaga keselamatan diri, sering kali
disalahpahami oleh komunitas yang intoleran. Mereka menganggap tagiyah sebagai bentuk
kebohongan, yang kemudian menjadikan penganut Syiah sebagai sasaran kritik dan
stigma. Dengan demikian klaim “sesat” tetap tersematkan kepada komunitas Syiah.
Pandangan ini tidak hanya merugikan individu-individu yang mengamalkan Syiah, tetapi
juga memperburuk ketegangan sosial dan konflik antar komunitas.

Kesimpulan

Pola Interaksi sosial kemunitas Syiah dengan kaum Ahlusunah ada tiga pola, yaitu
tertutup, semi-terbuka, dan terbuka, sesuai dengan tingkat toleransi komunitas yang
dihadapi. Dampak positif pola interaksi yang dikembangkan komunitas Syiah Jawa Timur
adalah dalam konteks internal, pola interaksi komunitas Syiah dapat memperkuat
solidaritas internal, mengembangkan kapasitas individu anggota komunitas dan
meningkatkan partisipasi sosial. Dalam konteks eksternal, pola interaksi dengan berbagai
mode sesuai tuntutan setting sosial kultural yang dikembangkan komunitas Syiah
berdampak pada tetap eksisnya komunitas Syiah ditengah terpaan kompleksitas dinamika
sosial yang mereka hadapi. Dengan mengembangkan berbagai tipologi interaksi ini
kemunitas Syiah tetap berupaya berkontribusi di berbagai bidang.

Sedangkan dampak negatif pola interaksi sosial yang dikembangkan komunitas Syiah
Jawa Timur ini terlihat pada interaksi mode tertutup (tagiyah). Dengan mengembangkankan
interaksi tertutup dengan kaum intoleran komunitas Syiah dapat menghindari bentrokan
dan pertikaian dengan mereka, namun karena tidak adanya keterbukaan komunikasi,
stigma “sesat” tetap dilekatkan pada komunitas Syiah oleh mereka, karena komunitas
intoleran akan tetap mengambil referensi tentang Syiah dari komunitas anti-Syiah. Strategi
sikap tertutup alternatif Syiah yang terkenal dengan istilah tagiyah tidak benar-benar masuk
dalam pada sistem sosial masyarakat mayoritas sebagaimana dalam teori Goffman.

Dalam mode tagiyah Identitas baik personal maupun lembaga komunitas Syiah
disembunyikan tetapi ada informasi-informasi dan ajaran-ajaran Syiah yang sengaja
mereka munculkan. Mungkin ini dikarenakan ada missi yang harus diemban oleh
komunitas Syiah untuk menyebaran ajaran yang diyakininya benar dan Ini yang luput dari
teori Goffman. Tribal Stigma bukannya kecacatan teologi bagi komunitas yang terstigma.
Bagi mereka, teologi yang mereka anut adalah teologi yang benar dan harus disebarkan
walaupun harus menyembunyikan identitas kediriannya. mereka dikatakan cacat hanya
karena komunitas lain tidak siap menerima perbedaan. Dengan demikian hasil penelitian
ini mengkoreksi tesis Goffman yang menyatakan untuk mengkaburkan stigmanya,
komunitas terstigma mengambil strategi masuk pada sistem sosial masyarakat mayoritas.

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

Ummu Iffah, Ahmad Fauzan 147

Penelitian ini hanya terfokus pada pola interaksi komunitas Syiah di Jawa Timur dan
mengabaikan daerah-daerah lain yang bisa jadi sangat berbeda, maka diperlukan studi
lanjutan dalam waktu yang lebih lama dan jangkauan yang lebih luas dalam memotret
komunitas Syiah dan dinamika interaksinya dengan masyarakat secara utuh.

Studi ini mengindikasikan diperlukan adanya apresiasi dan keterbukaan masyarakat
untuk menerima keragaman dan kompleksitas keberagamaan di Indonesia serta adanya
ruang-ruang dialog untuk meminimalisir kesalahpahaman diantara komunitas yang
berbeda. Studi ini juga diharapkan menjadi acuan bagi pemerintah dan organisasi
masyarakat dalam mengambil kebijakan yang lebih humanis.

Referensi

Aftdillah, M. (2016). Dari Masjid ke Panggung Politik. Yogyakarta: CRCS.

AT. (Juli 2022). Wawancara: 31 Juni, Surabaya.

Atjeh, Aboebakar. (1977). Aliran Syiah di Nusantara , Jakarta: Islamic Research Center.
Baharun, Muhammad,”Tipologi Pemahaman Doktrin Syiah di Jawa Timur”
(Disertasi__IAIN Sunan Ampel Surabaya, 2006).

Bbc.com. (2015). indonesia_syiah_target. www.bbc.com:
https://www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/12/151222_indonesia_syiah_
target.

Burhani, Najib, Menemani Minoritas: Paradigma Islam tentang Keberpihakan dan Pembalaan
kepada yang Lemah, Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2019.

Formichi, Chiara (2014). “From Fluid Identities To Sectarian Labels”, A Historical
Investigation of Indonesia’s Shi’'i Communities.” Al-Jamiah: Journal of Islamic Studies,
Vol.52, no. 1.

Formichi, Chiara (2014). “Violence, Sectarianism, and The Politics of Religion: Articulations
of Anti-Shi’a Discourse,” Indonesia, Vol. 98.

Depag. (Desember 1983). Surat Edaran Departemen Agama Nomor: D/BA/01/4865/1983.
Tentang Hal Ikhwal Mengenai Golongan Syiah. Jakarta: Departemen Agama Republik
Indonesia.

detik.com. (2006). pengajian-syiah-diserang-massa-polisi-diminta-bertindak-fair. ~ pengajian-
syiah-diserang-massa-polisi-diminta-bertindak-fair:
https://m.detik.com/news/berita/725036/pengajian-syiah-diserang-massa-polisi-
diminta-bertindak-fair. Diakses 19 Juli 2022

ED. (2024).Wawancara: 9 Juli 2024, Malang.

Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on Managemen of Spoiled Identity. New York: Prentice Hall
Inc.

Iffah, U. (2023). Ummu Iffah, “Praktik Taqiyah Komunitas Syiah di Jawa Timur”. Surabaya: UIN
Sunan Ampel Surabaya press.

infoahlulbait. (2022). [Unggahan Instagram]. Instagram.
https://www.instagram.com/infoahlulbait/p/DBGR7RIJRxG/

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id
https://www.instagram.com/infoahlulbait/p/DBGR7RIJRxG/

148 Jurnal Humaya: Jurnal Hukum, Humaniora, Masyarakat, dan Budaya Vol.5 (No.2) 2025, 132-148

Islampos.com. (2022). Meneropong Gerakan Syiah di Jawa Timur. www .islampos.com: Kholili
Hasib, “Meneropong Gerakan Syiah di Jawa Timur,” dalam www.islampos.com.
Diakses pada 7 Maret 2022

Koranpantura.com. (2022). -ahlu-bait-indonesia-salurkan-bantuan-bahan-pokok.
koranpantura.com: http://koranpantura.com/sosial-budaya-dan =
pariwisata/6664/mas-zulmi-dan-ahlu-bait-indonesia-salurkan-bantuan-bahan-
pokok/

Linden M & Kavanagh R. (2012). Attitudes of Qualified vs Student mental health nurses
towards an individual diagnosed with schizophrenia. Jurnal of Advances Nursing, 68.

Liputan6.com. (2013). /bentrok-di-jember-1-orang-tewas. /[bentrok-di-jember-1-orang-tewas:
https://www liputan6.com/amp/690388/bentrok-di-jember-1-orang-
tewas#amp_tf=From%20%251%24s&aoh=16748968059816&referrer=https%3A%2F%
2Fwww.google.com.

LPPL. (2011). Profil LPII . LPII Jakarta: https://infolppi.blogspot.com/?view=flipcard

ML. (2022). Wawancara: 2 Juli, Kediri.

Panggabean, S. R. (2014). Pemolisian Konflik keagamaan di Indonesia. i S. R. Panggabean,
Pemolisian Konflik keagamaan di Indonesia (ss. 135-167). Jakarta: PUSAD Paramadina.

RA. (2022). Wawancara: 10 Juli, Bangil.

Rahman, K. (2020). “Syiah Pekalongan: Studi Atas TradisiPondok Pesantren al-Hadi
Pekalongan Jawa Tenggah. Reliji: Jurnal Studi Agama-Agama. Vol. 16, NO. 1 (Juni-Juli
2020), 96-112.

Subaharianto, A. (2004). Tantangan Industrialisasi Madura: Membentuk Kultur Menjunjung
Leluhur. Malang: Bayumedia Publishing.

Ubaidillah. (2016). Dinamika Syiah di Indonesia. i Ubaidillah, Dinamika Syiah di Indonesia (s.
33). Jakarta: Puslitbang.

Watch, H. R. (2013). Atas Nama Agama: Pelanggaran terhadap Minoritas di Indonesia. USA: TP,

Widodo, S. (2010). Anatomi dan Perkembangan Ilmu Sosial. Malang: Aditia Media.

d- | https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175 @ Email: humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id


https://doi.org/10.33830/humaya.v5i2.13175
mailto:humaya.fhisip@ecampus.ut.ac.id

